ik ben

Ik ben een steen

Wouter Belier

en ik iets, niets
of iemand?

Ik ben iets

“Ik ben een steen” zul je een steen niet
snel horen zeggen, althans (politiek
correct) voor zover wij weten. Stenen
bestaan zou Sartre zeggen “en soi”. Zij
bestaan zonder een bewuste binnenwe-
reld. Dit lijkt een wat overbodige inlei-
ding, maar dat is niet het geval. De
dominante visie op wat de mens is, is
de naturalistische. We bezien mensen
als natuurproducten. Als de resultanten
van een Darwinistisch evolutieproces.
Of als het onverbiddelijke gevolg van
een bepaalde DNA samenstelling. In
ieder geval als dingen die op de een of
andere manier verklaard kunnen
worden. In deze benadering zijn wij
ons brein. Hoewel het misschien beter
is om te zeggen: “Zij zijn hun brein”.
Je kunt dit namelijk alleen maar vanaf
de buitenkant zeggen. Behalve een fy-
sische verklaring grossieren we ook in
sociaal-constructivistische modellen.
Al ons doen en laten ligt op voorhand
vast. We worden geboren, leven en
sterven in een sociale omgeving. Deze
hebben we niet zelf uitgezocht. Slavin
in het klassieke Griekenland? Aca-
demisch gevormde witte man? De
samenleving waarin je leeft en je posi-
tie binnen die samenleving bepalen
jouw ideeén.

Een helder voorbeeld van deze manier
van denken zien we in de discussie
over de vrije wil. Neurowetenschap-
pers weten daar wel raad mee. De
ervaring van de vrije wil ontstaat pas
nadat de hersenen klaar staan om iets te
gaan doen. Eerst een toename van de
fysieke bereidheidspotentiaal en dan
het drukken op de knop (het beroemde
experiment va Benjamin Libet). Dit is

ook de insteek van Dick Swaab (Wij
zijn ons brein) en Victor Lamme (het
brein als babbelbox). Fysieke neurolo-
gische processen bepalen ons doen en
laten. Er is geen wij dat daar invloed op
heeft.

De Gentse moraalfilosoof Jan Verplaet-
se hangt deze visie aan. “Breinweten-
schappers zijn het er stilaan over eens
dat de vrije wil niet bestaat. Onze be-
wuste beslissingen zijn de uitkomst van
onbewuste processen waarover we
geen ultieme controle hebben. De idee
dat een bewust ‘ik’aan de knoppen zit,
is een illusie. Wat zijn de gevolgen van
een onvrije wil?”” Het antwoord van
Verplaetse laat zich raden. Geen vrije
wil, dan ook geen verantwoordelijk-
heid of schuld. Op persoonlijk vlak
moeten we ‘verwijtloos’ leven en het
recht moet ‘schuldloos’ vitgeoefend
worden.

Ik ben niets

Er zijn andere posities mogelijk. Bij de
eerder genoemde Sartre is een steen
een “en soi”. Maar wij mensen behoren
als zelfbewuste wezens tot een andere
categorie, door Sartre “pour soi” be-
titeld. Wij zijn er niet alleen, maar kun-
nen ook nog eens afstand nemen van
onszelf. Over dit “ik” dat naar zichzelf
kijkt kunnen we niets zeggen. Het lijkt
op de positie die Kant innam. Het idee
van een “ik” dat denkt is niet voor ons
kennen te bereiken, maar is wel een
noodzakelijke vooronderstelling van
ons denken. Het “Ich denke” begeleidt
ons steeds als voorwaarde. In de ter-
men van Kant is dit de transcendentale
eenheid van apperceptie. Over deze
eenheid is bij Kant niets te zeggen. Bij
Sartre is deze onmogelijkheid het
centrale onderscheid tussen mens en
dier of ding. Een mens heeft geen es-
sentie. Een mens bestaat eerst en ont-

wikkelt dan in vrijheid een essentie.
“L’existence précede I’essence.” Din-
gen zijn, mensen niet. Dit is de beteke-
nis van de titel van zijn beroemdste
boek Het Zijn en het Niet. Uitspraken
over wie we echt of eigenlijk zijn, zijn
onbestaanbaar. Het enige fundament
dat we hebben is dat we veroordeeld
zijn tot vrijheid. Een vrije wil? Het is
echt het enige dat we hebben. Het enige
verwijtbare is een beroep op een vooraf
gegeven essentie in een poging onder
onze vrijheid uit te komen. “Hier sta ik,
ik kan niet anders” is dan ook niet juist
volgens Sartre. Je kunt altijd anders.
Ontkennen is een vorm van “mauvaise
foi”.

Ik ben iemand

Zijn wij “iets” dan worden wij als
natuurgegevens vanuit een derdeper-
soonsperspectief geobjectiveerd. Alles
wat wij doen en denken ligt op voor-
hand vast. We zijn volledig gede-
termineerde wezens. Uiteindelijk is er
zelfs voor een Spinozistische vrijheid
geen ruimte. Waarom zou alles gede-
termineerd zijn, maar zou er voor ons
de deur nog op een kier staan om daar
al dan niet vreugdevol mee in te stem-
men?

Zijn wij “niets” dan is onze vrijheid het
enige wat ons rest. Onathankelijk van
anderen, losgezongen van enige be-
tekenishorizon dolen we rond als
atomaire monaden. Zelfs de harmonia
praestabilita van Leibniz (en God
natuurlijk) ontbreekt.

Beide visies staan haaks op onze
zelfervaring. In de fenomenologie staat
deze ervaring centraal. We prijzen ie-
mand ergens voor of we nemen iemand
iets kwalijk. Wie deze ervaring serieus
neemt zal dan ook moeten aannemen
dat er sprake is van verantwoordelijk-
heid en dat er dus ook een vrije wil en

14 |

Hooglandse Nieuwe december 2022



ik ben

vrijheid noodzakelijk is. De natu-
ralistische ontkenning is niet juist,
maar zij is het gevolg van het verab-
soluteren van één manier van kijken.
Voor een fenomenoloog bestaan lief-
de, muziek, poézie in de ervaren
werkelijkheid. Zij zijn niet reduceer-
baar tot hormonen, geluidsgolven en
lettertekens.

Maar ook de Sartriaanse vrijheid
komt niet overeen met onze zelferva-
ring. We bestaan niet alleen, maar we
bestaan in een vooraf gegeven we-
reld. Onze omgeving, ons lichaam,
onze (on)mogelijkheden: het is geen
“mauvaise foi” om in te zien dat we
in deze wereld zijn geworpen. “Nie-
mand leeft voor zichzelf” maar ook
leeft niemand alleen door zichzelf.
Ons doen en laten krijgt alleen maar
betekenis tegen een horizon van
vooraf gegeven betekenissen.

Wat kan het betekenen om “iemand”
te zijn? Ik denk dat een “iemand” een
tussenpositie inneemt tussen een
“iets” en een “niets”. Harry Frankfurt
maakt een onderscheid tussen eerste
en tweede orde verlangens. In eerste
orde verlangens komen onze wensen
en voorkeuren tot uiting met betrek-
king tot de buitenwereld en anderen.
Tweede orde verlangens hebben
betrekking op onze eerste orde ver-
langens. Het verlangen naar een siga-
ret is bij Frankfurt een eerste orde
verlangen. Het verlangen een van
nicotine onafhankelijk gezond levend
iemand te zijn is een tweede orde

verlangen. In dit geval in strijd met
het eerste orde verlangen. We zijn
vrij als onze eerste en tweede orde
verlangens met elkaar overeenstem-
men. We zijn als het ware ver-
oordeeld tot het zoeken naar deze
overeenstemming. In deze zoektocht
starten we niet vanuit een “niets” dat
zich naar de toekomst toe projecteert.
We proberen steeds beter diegene te
zijn die we op tweede orde niveau
willen zijn. Deze ideaalbeelden ont-
staan in een sociale en historische
context. De betekenishorizon is be-
palend voor onze eigen betekenisge-
ving. Zelfkennis groeit door bewuste
reflectie. Zelfkennis is noodzakelijk
voor zicht op onze tweede orde ver-
langens. Maar we blijven tegelijker-
tijd een “iets”. Onze eerste orde
verlangens hebben we niet altijd in
de hand. Dit is de wereld van
oorzaak en determinatie. Maar het is
niet de wereld van verwijtloos en
schuldloos leven. Zelfbewust leven
betekent steeds reflectie op de
structuur en aard van onze verlan-
gens. lemand zijn betekent een ant-
woord geven op de vraag: “Wil ik dat
ik dit wil?”

Iemand zijn is geen gegeven maar
een opdracht.

www.filosofiepraktijkleiden.nl

Ik ben een kamer van hoop

Decemberregen,

het mist in Moskou.

Ik ben twee zwervers in het
Gorkipark

starend in het vuur.

Ik ben een schaatser,
steeds maar harder en harder

op het snel smeltende ijs.

Soms ben ik beloken,

verdwaald in een lege spiegel.

Som ben ik,

de prins van Laterrijk.

Maar altijd ben ik,

een kamer van hoop.

In mijn kamer is het knus,

bij het elektrisch haardvuur is
vast nog wel

een plekje voor je vrij.

Kom je ook vanavond?

Arie de Kluijver

Hooglandse Nieuwe december 2022 | 15



