Hootdstuk 7

Het einde van de rampspoed wordt altijd ten goede gekeerd, ook
al wordt het leed dikwijls door verderfelijke mensen met boos
opzet berokkend. Maar hun macht wordt door God gebroken en
gebreideld. Alles wordt tot ons voordeel omgebogen; terloops
wordt ter sprake gebracht waarom God hierbij misdadigers als
werktuig gebruikt

Rampen zijn daarom in oorsprong goed en 00k in afloop, omdat
zij altijd tot voordeel strekken en ons welzijn bevorderen. Ik
besef dat je nu stilzwijgend protesteert: en hoe dan wel? zul je
zeggen, deze oorlogen en moordpartijen zijn toch duidelijk
bedoeld om te schaden en te kwetsen? Zeker zijn ze zo bedoeld
vanuit het oogpunt der mensen, maar niet, wanneer j¢ God in
aanmerking neemt. Om je dit duidelijker en vollediger te doen
begrijpen, moet 1k een helderder onderscheid aanbrengen. De
goddelijke plagen zijn van tweeeérlei aard: deels zuiver, deels
gemengd. Zuiver noem ik die plagen, die zonder enige tussen-
komst van mensengeest of mensenhand direct van God atkom-
stig zijn; gemengd zijn ze, wanneer zij weliswaar van God
stammen, maar door middel van mensen worden toegebracht.
Tot de eerste groep behoren hongersnood, onvruchtbaarheid,
aardbeving, aardverzakking, overstroming, ziekte en sterven,
tot de laatste behoren tirannie, oorlog, onderdrukking en dood-
slag. Bij de eerstgenoemde is alles zuiver en helder, omdat zij
uit een allerzuiverste bron vloeien, bij de laatstgenoemde heeft
zich ongetwijfeld een zekere vertroebeling voorgedaan, omdat
zij via het onreine kanaal van de hartstochten geleid zijn. Men-
selijke tussenkomst op dit punt betekent uiteraard schuld en
zonde, verbaas je daar niet over. Veel verbazingwekkender is,
dat de vooruitziende goedertierenheid van God die schuld ons
tot voordeel laat zijn en de zonde ten goede keert. Zie je die
tiran, dreigend en briesend van moordlust? die genoegen schept
in het leed dat hij berokkent? die zelf wenst om te komen als hi)
maar mensen ombrengt? Laat hem, hij zal zijn zinnen verliezen
en God zal hem, onwetend en tegen zijn zin, naar Zijn doeleinde
slepen. Dergelijke misdadigers zijn te vergelijken met een pijl
die doel treft zonder dat de schutter het merkt. Natuurlijk beteu-
gelt en bedwingt de opperste macht iedere menselijke macht, en
hun dwalende schreden richt hij naar de heilzame eindgrens.
Zoals in een leger de gevoelens van de soldaten verschillen —

98

buit, roem of haat drijft hen voort, maar allen strijden voor de
overwinning en voor hun vorst —, zo vervullen alle goede en
kwade gezindheden hun dienstplicht voor God, en bij alle ver-
schillende doelstellingen bereiken zi1j toch, om zo te zeggen, het
doel der doelen. Jij zult nu vragen, waarom gebruikt God
misdadigers als werktuig? waarom zendt hij niet zelf die goede
rampspoed of tenminste via goede tussenpersonen? Mens, je
vragen zijn al te nieuwsgierig, ik weet niet of 1k die geheimen
ooit ontraadselen kan, wel weet ik dat Hij zijn redenen heeft,
ook als wij daar geen weet van hebben. Trouwens, wat is hier
nu vreemd of bijzonder aan? Een gouverneur van een provincie
treedt wettelijk op tegen een misdadiger, maar hij laat de wet
door een beul of scherprechter uitvoeren. Een vader van een
groot gezin straft soms eigenhandig zijn zoon. Soms draagt hij
die taak op aan een dienaar of schoolmeester. Waarom zou God
niet hetzelfde recht bezitten? Waarom zou hij ons niet eigenhan-
dig geselen wanneer het hem goed dunkt, en anders via een
ander? Dat is toch niet onrechtvaardig of misdadig? Is de
dienaar boos op je? Wil hij je bewust pijn doen? Dat doet er
niets toe, je moet niet op hem letten, maar op de instelling van
degene die het bevel geeft. De vader staat er immers bij als
opzichter en zal niet toelaten dat er €én klap meer gegeven
wordt boven het opgedragen aantal. Maar waarom is de zonde
hierin gemengd en waarom zijn deze goddelijke pijlen met het
gif van de hartstochten bestreken? Je vraagt mij een moeilijke
en steile helling te beklimmen: 1k zal mijn best doen. Teneinde
z1jn wijsheid en macht te tonen, "heeft God het beter geacht (de
woorden zijn van Augustinus®) kwaad goed te maken dan
helemaal geen kwaad toe te laten’. Bestaat er immers iets
wijzers of beters dan degene die aan het kwaad het goede
ontlokken kan en vernietigingswapens in reddingsmiddelen kan
veranderen? Jij bent ook vol lof voor een geneesheer die met
heilzaam resultaat gif in een serum mengt: waarom Kkeur je het
dan in God af, als hij in het geneesmiddel van de rampspoed
bepaalde schadelijke, menselijke bestanddelen mengt, zonder
dat het jou schade berokkent? Door het geheime vuur van zijn
voorzienigheid laat hi) immers al het toegevoegde gif verdam-
pen en verteren. Ten slotte doet hij dit omwille van zijn macht
en glorie, waartoe hij noodzakelijk alles herleidt. Wat kan beter
z1jn kracht tot uiting brengen dan dat hij de vijanden die zich
tegen hem verzetten, niet alleen overwint, maar zelfs op zo'n
manier over hen zegeviert, dat hij ze naar zijn kant en naar zijn
kamp overbrengt? dat zij) voor hem strijden? dat zij voor zijn

99




