voldoende duidelijk? Maar zij houden niet op: Is God niet de
bewerker 1n ons van iedere beweging? Zeker, in alle gevallen de
bewerker, maar alleen van een goede beweging de begunstiger.
Jij streeft naar het goede? Hij weet het en helpt; naar het kwade?
Hij weet het en staat het toe. Hier ligt geen schuld bij Hem. Ik
beriyd een zwak en Kkreupel paard: het rijden is mijn zaak, de
zwakheid de zijne. Ik speel op een lier die vals klinkt en slecht
gestemd 1s: dat deze vals klinkt, is niet aan mij te wijten maar
aan het instrument. De aarde voedt alle bomen en vruchten met
een en hetzeltde sap; van die vruchten zijn sommige eetbaar,
andere giftig. Komt dit door de aarde of veeleer door het
natuurlijke vermogen van de bomen, die goede voeding tot
eigen gif stoven. Zo ligt de zaak ook hier: dat je je beweegt,
komt door God; dat je je ten kwade beweegt, komt door jezelf
en uit jezelf. Laat 1k mijn beschouwing over de vrijheid als volgt
beeindigen: het Noodlot is als het ware de voordanser, die de
werelddans leidt en wel in die zin, dat wij altijd bepaalde rollen
kunnen willen of niet willen, — niet verder dan dat, want zij
moeten worden uitgevoerd; immers aan de mens is de vrije
beschikking gelaten om God te weerstreven, niet het vermogen
om het te kunnen. Zoals ik aan boord van een schip mag
rondwandelen en over het dek en de gangboorden mag rennen
zonder dat deze geringe beweging de vaart kan tegengaan, zo
kunnen op dit schip van het noodlot, waarop wij allen varen,
onze gezindheden verschillende kanten uitgaan, maar zijn koers
kunnen zij niet afbuigen of verhinderen. De opperste wil zal
altijd de teugel voeren en met zachte hand de wagen sturen,
waarheen hi) maar wil.

Hoofdstuk 21

Afsluiting van de verhandeling over het noodlot, waarschuwing
dat het onderwerp hachelijk en riskant is en niet weetgierig
onderzocht moet worden; ten slotte een ernstige aansporing om
geestelijke kracht aan de noodzakelijkheid te ontlenen

Maar genoeg hierover! Ik wend de steven en verwijder mij van
deze Charybdis, die het intellect van vele mensen verzwolgen
heeft. Hier constateer ik de schipbreuk van Cicero®, die liever
de Voorzienigheid wilde loochenen dan enige inbreuk op de
menselijke vrijheid accepteren. Terwijl hij de mensen vrij

80

maakte (zoals de bisschop® van Hippo fijntjes opmerkte),
maakte hij ze tot heiligschenners. Hoevelen zwemmen er niet
vandaag de dag nog in deze zeestraat en worden door de golf-
slag der discussies meegesleurd?* Hun averij vermaant ons om
liever de kustlijn te volgen, Lipsius, en ons niet ver op dit
zeevlak te wagen.
Toen Euclides eens vele vragen over de goden voorgelegd
kreeg, gaf hij een zeer passend antwoord:

Ik weet er niets van, op e€én ding na: ze verafschuwen weet-

gierige mensen.%
Pas dit ook toe op het noodlot, dat om aanschouwing en geloof,
niet om inspectie en onderzoek vraagt. De uitspraak van Bias®:

zeg van de goden dat zij bestaan,
kan beter, geloof ik, op het noodlot worden toegepast. Mijn
advies in dezen luidt: het is voldoende als je weet dat het
bestaat, het is geen zonde als je voor de rest niets ervan weet.
Voor onze taak 1s van wezenlijk belang (ik keer nu weer van
mijn slingerende omweg naar de hoofdroute terug), dat je de
noodzakelijkheid aan algemene rampen verbonden acht en daar-
in enige troost voor je verdriet zoekt. Waarom zou je nieuwsgie-
rig vragen stellen over vrijheid of onvrijheid van de menselijke
wil? of zi1j geleid of gedwongen wordt?
Stakker! Je Syracuse wordt ingenomen en jij trekt cirkels in het
zand. Oorlog, tirannie, massamoord en dood hangen boven je
hoofd; zi) komen zeker van boven, zonder enige inspraak van
jouw kant. Je kunt ze vrezen, niet voorkomen; ervoor vluchten,
ze niet vermijden. Pantser je ertegen en grijp het noodlot als
wapen aan, dat de droevige gevoelens niet prikt, maar de kop
indrukt, niet verkleint maar verwijdert. Een brandnetel prikt als
je haar zacht aanraakt, maar verliest haar kracht wanneer je haar
stevig vast grijpt. Zo ook groeit de pijn van jouw droefheid bij
een zachte aanpak, bij een harde en krachtige remedie verdwijnt
zi). Niets is krachtiger dan de noodzakelijkheid, die in één
enkele aanval deze zwakke linies onder de voet loopt en op de
vliucht jaagt. Wat wilt ge, Droeftheid? gij vindt geen plaats bij
wat niet alleen kan maar ook moet gebeuren. Wat wilt ge,
Klaagzang? gij kunt dit hemels juk schudden, niet afschudden.

*'Hoevelen... meegesleurd’, lezing van de editie van 1599; voor 1599
luidde de tekst: 'uit onze kring zwemt ook Johannes van Damascus in deze
zeestraat: hij aanvaardt de voorzienigheid behalve voor de dingen waarover
wij mensen beschikken.’

81




