Hoofdstuk 20

Het verschilt op een viertal punten van het Stoische noodlot.
Uitvoerig wordt aangetoond hoe het onze wil geen geweld
aandoet, en tevens dat God niet verantwoordelijk of mede-
verantwoordelijk is voor het kwaad

‘Heb je dit voldoende begrepen, jongeman? of moet ik een nog
betere toorts voor je ontsteken?’ Ik schudde mijn hoofd en zei:
‘Meer licht, meer licht, Langius, anders laat U mij voor altijd in
deze duisternis. Wat is dat voor een fijndradig weefsel van
onderscheidingen? Wat zijn dat voor bedrieglijke, sofistische
valstrikken? Geloof mij, ik was bang voor een hinderlaag en de
woorden die U debiteerde en reciteerde, onderging ik als waren
zij stuk voor stuk mijn vijanden.’ Langius antwoordde glimla-
chend: "Heb goede moed, hier is geen Hannibal. Je bent niet in
een hinderlaag, maar in een burcht terechtgekomen. Ik zal
opheldering verschaffen, zeg mij alleen waar en op welk punt je
het niet meer ziet.” "Waar het ging over dwang en noodzakelijk-
heid,’ zei ik. Ik begrijp volstrekt niet hoe U Uw opvatting van
het noodlot onderscheidt van de Stoische, want wat U formeel
via de voordeur zogezegd buitengezet hebt, schijnt U in feite via
de achterdeur weer binnen te laten.” "Verre van dat, Lipsius,
verre van dat,’ zei Langius prompt. 'Zelfs in mijn dromen wil ik
geen invoering van het Stoische noodlot! en die oude wijven,
die allang overleden zijn, breng ik niet tot nieuw leven. Ik
verkondig een meer gematigd noodlot, dat niet God-onterend is
en dat ik op de volgende vier punten vanhet Stoische, dwingen-
de noodlot onderscheid. Zij onderwerpen God aan het noodlot
en zelfs Jupiter heeft, hoewel hij het vurig wenste, zijn Sarpe-
don niet uit diens boeien bevrijd (vgl. Homerus®®); bij ons is het
- noodlot aan God onderworpen, die in onze opvatting de volledig
vrije schepper en bewerker van alle dingen is en de ineenge-
vlochten kronkelingen en wentelingen van het noodlot overstijgt
en doorbreekt, wanneer het Hem belieft. Zij beweren dat de
stroom van natuurlijke oorzaken sinds alle eeuwigheid voort-
gaat, wij ontkennen het continue en eeuwige karakter ervan,
want Gods wonderen hebben vaak de natuur niet volledig ge-
volgd, zijn er zelfs tegen ingedruist, en secundaire oorzaken zijn
niet eeuwig, maar ontstaan tegelijk met de wereld. Ten derde
blijken zij het mogelijk-zijn uit de dingen te hebben geélimi-
neerd, wij accepteren het en wij nemen contingentie en toeval in

78

de gebeurtenissen aan, zo vaak als secundaire oorzaken als
zodanig in het geding zijn. Ten slotte blijken zi1j onze wil aan
een dwingende macht onderhevig te hebben gemaakt, wij niet,
want wij accepteren het noodlot en verzoenen het met de vrije
wil. Wij vermijden immers de misleidende vlagen van de For-
tuin en het toeval zonder op de klippen van de Noodzakelijkheid
te stranden. Is er een noodlot? Ja, het 1s de eerste oorzaak die de
secundaire oorzaken niet alleen niet wegneemt, maar (normali-
ter en gewoonlijk) via deze werkzaam i1s. Welnu, ook je wil
behoort tot de secundaire oorzaken; geloof dus niet dat God haar
dwingt of wegwerkt. Iedere dwaling en onwetendheid bestaat
hierin: niemand weet of beseft dat hij wil* (let wel: vrijelijk wil)
wat het noodlot wil. God die alles geschapen heeft, gebruikt de
dingen zonder ze aan te tasten. Zoals de opperste hemelbol alle
lagere hemellichamen met zich mee voert zonder hun eigen
beweging af te breken en te beé€indigen, zo trekt God alle
menselijke zaken mee in de baan van het noodlot, zonder ieders
specifieke potentie of beweging op te hetfen. Hij wilde dat
bomen en vruchten groeien? zij groeien zonder enige dwang,
van nature; dat mensen overleggen en kiezen? zij overleggen
zonder enige dwang en kiezen uit vrije wil. Toch heeft Hij
datgene wat zij van plan waren te kiezen, sinds alle eeuwigheid
gezien; hij heeft het gezien, niet afgedwongen; [geweten, niet
verordend; voorspeld, niet voorgeschreven. Waarom weifelen
hier onze nieuwsgierige wijsneuzen’?

Zielepoten! De zaak i1s zo helder als glas voor wie zich niet
voortdurend geestelijk ophitst en opstookt, behept met een kwa-
lijke kriebel tot redetwisten en disputeren. Hoor eens, zeggen
zij, als God heeft voorzien dat ik zal zondigen, en zich daarin
niet kan vergissen, moet ik dan niet noodzakelijkerwijs zondi-
gen? Zeker, noodzakelijkerwijs, maar niet zoals j1) denkt, maar
via de tussenkomst van de vrije wil.** Hij heeft toch zeker
voorzien, dat jij zondigt op de manier waarop Hij het heeft
voorzien. Welnu, Hij heeft voorzien dat jij in vrijheid zondigt,
dus zondig jij noodzakelijkerwijs in vrijheid.|*** Is dit nu

*Lezing van de editie van 1599; voor 1599 luidde de tekst: 'niemand weet
dat hi) moet willen... (let wel: vrijelijk moet willen)...’

**Lezing van de editie van 1599; voor 1599 luidde het antwoord op de
tegenwerping: 'Dwaas, wie ontkent dat? je zondigt noodzakelijkerwijze,
maar vergeet niet eraan toe te voegen: uit eigen vrije wil.’

**%* Deze passage dient geschrapt te worden™ (index 1667).




