|

van het noodlot onderworpen zijn. Ik durf ze niet totaal van
beide beschuldigingen vrij te pleiten. Uit hun geschriften, die
slechts gering in aantal bewaard zijn gebleven, kun je dergelijke
beweringen halen, maar ook meer verstandige opvattingen. Se-
neca, bepaald geen zwakke pijler van die zuilenhal, schijnt op
het eerste punt te struikelen in een boek, waarin dat allerminst
had gemogen, te weten in Over de Voorzienigheid *3:
Dezelfde noodzakelijkheid bindt ook de goden, een onherroe-
pelijke loop voert het menselijke en het goddelijke gelijkelijk
mee. De schepper en bestuurder aller dingen heeft eens het
noodlot ingesteld maar volgt het thans. Altijd gehoorzaamt
h1j, eenmaal beval hij.
Het 1s bovendien buiten kijf dat de onverbrekelijke keten en
oorzakelijke samenhang waarmee zij alles en iedereen binden,
aan de vrije, menselijke wil afbreuk doen. De echte en ware
Stoicijnen hebben evenwel nooit openlijk dergelijke dingen ver-
kondigd, of, als in de bekende gloed van schrijven of betogen
hun iets dergelijks ontvallen is, dan was het meer woordenspel

~dan werkelijk gemeend en doordacht. Chrysippus (door wiens

dialectische spitsvondigheden deze mannelijke filosofie begon
te ontaarden) heeft zelf het verwijt ontzenuwd, dat de Stoa de
vrijheid zou aantasten. En ook Seneca heeft God niet aan het
noodlot ondergeschikt gemaakt (daar hij was te verstandig voor)
maar, zogezegd, God aan God. Want de Stoicijnen, die de
waarheid het dichtst benaderd hebben, betitelden het noodlot
soms als de Voorzienigheid zelf, soms als God. Toen Zeno het
noodlot omschreven had als een macht die dezelfde materie op
een zeltde wijze beweegt, voegde hij eraan toe, dat men deze
evengoed Voorzienigheid of ook Natuur kon noemen.*® En
Chrysippus heeft dezelfde opstelling, wanneer hij ergens het
noodlot definieert als het eeuwige, rationele beginsel van de
Voorzienigheid.*® Panaetius zei dat God zelf het noodlot was.5!
Seneca was die mening ook toegedaan, gezien zijn duidelijke
uitspraak:>2
Zo vaak je wilt, mag je de heer van onze wereld een andere
benaming geven. Terecht noem je hem de goedertierenste en
opperste Jupiter, de Donderaar, de 'Stator’, dat laatste niet
omdat hij na een gelofte het wegvluchtende Romeinse leger
tot stilstand heeft gebracht (aldus de historici), neen, omdat
alles dankzij hem bestaat, is hij een ’Stator’. Je mag hem ook
zonder bezwaar noodlot noemen, want daar het noodlot niets
anders 1s dan de vervlochten reeks van oorzaken, is hij de
eerste oorzaak van wie de overige afhangen.

74

Dit laatste is zo vroom gezegd, dat zelfs Vrouw Laster er geen
kwaad van kan spreken. In zijn woorden tot een groot vorst
week de grote schrijver Aristoteles®® op dit punt niet van de
Stoicijnen af. Hij zei:
Ik ben evenwel van mening, dat de noodzakelijkheid als
onveranderlijke zijnsgrond slechts God genoemd mag worden
en het noodlot zelf, dat in staat is alles te verbinden en zelf
vri) en ongehinderd zijn weg kan gaan.
Ook al zijn die uitlatingen wellicht ietwat onzorgvuldig, on-
godsdienstig zijn ze allerminst en bij een juiste interpretatie
verschillen zij niet veel van onze opvatting van het ware nood-
lot. In alle ernst wil ik de Stoicijnen dit nageven: hun filosofie
heeft het meest aan God de Hem toekomende majesteit en
voorzienigheid toegekend en de mensen naar deze hemelse en
eeuwige zaken getrokken. Bij het doorlopen van de baan van het
noodlot hebben zij zich misschien wel eens vergist, maar het is
in mijn ogen een lofwaardige en grote verdienste geweest de
blinde stervelingen van een blinde Godin te willen wegroepen,
Vrouwe Fortuna bedoel ik, wier naam en faam door hen met
kracht bestreden zijn.

Hoofdstuk 19

Verklaring van het vierde, ware noodlot. Korte toelichting bij
de naam (fatum) en beknopte definitie. Aangetoond wordt dat
het van de voorzienigheid verschilt

Maar genoeg over de antieke meningen en meningsverschillen!
Waarom zou ik al te nieuwsgierig en nauwkeurig mijn onder-
zoek op "Hades’ geheimen’ >* richten? Met mijn behandeling en
verklaring van het noodlot heb ik al moeite genoeg. Ik omschrijf
het als het eeuwigdurend besluit van de Voorzienigheid, dat
evenmin als de Voorzienigheid zelf uit de wereld kan worden
weggenomen. Laat nu niemand met mij over de Latijnse term
fatum gaan twisten, want ik durf te beweren dat er in de taal der
Romeinen hiervoor geen beter woord bestaat. Hebben ze het in
de oudheid misbruikt? niets belet ons het woord te gebruiken en
zonder Stoische inperkingen in een beter licht te plaatsen! Fa-
tum komt van het Latijnse werkwoord fari (= spreken) en
betekent eigenlijk niets anders dan goddelijk woord en bevel.
En dit is nu juist wat wij hier zoeken. Het ware fatum of noodlot

7




