Verwijs je mij naar de geschiedschrijvers? Allen verklaren een-
stemmig: het noodlot heeft gewild dat dit of dat geschiedde; dat
koninkrijken vernietigd of gegrondvest werden, heeft het nood-
lot gewild. Naar de filosofen? wier grootste zorg is, tegen de
publicke opinie in de waarheid aan het licht te brengen en
staande te houden. Maar ook al zijn zij uit een kwalijke zucht tot
wedijver bij de meeste vraagstukken verschillende wegen inge-
slagen, toch hebben allen bij het begin van deze ene weg, die
naar het noodlot leidt, een wonderbaarlijke wmsmmmmmna_ﬁ& aan
de dag gelegd.

Bi1j het begin van de weg heb ik gezegd, want ik wil niet
ontkennen dat deze zich spoedig in verschillende paden heeft
gesplitst, die ik toch allemaal tot de volgende viersprong meen
te kunnen terugvoeren: het astrologische, natuurlijke, dwingen-
de en ware noodlot. Van deze vier zal ik een korte uitleg geven
door op ieder pad als het ware een voet te zetten, want over het
algemeen heerst hier nogal verwarring.

Hoofdstuk 18

Korte verklaring met definitie en beschrijving van de eerste drie
categorieen van het noodlot. Korte en vliuchtige verontschuldi-
ging van de Stoicijnen

Onder astrologisch noodlot versta ik datgene wat alle handelin-
gen en gebeurtenissen aan de invloed der planeten en de stand
der sterren hecht verbindt en verknoopt. De Chaldeeén en de
sterrenwichelaars hebben hiermee een begin gemaakt en in de
filosofie werd deze leer gegrondvest en onderschreven door de
opperste Mercurius, die fijnzinnig en met reden voorzienigheid,
noodzakelijkheid en noodlot als volgt heeft onderscheiden®’:
Voorzienigheid is het volmaakte en absolute inzicht van de
hemelse godheid, waaraan twee vermogens verbonden zijn,
noodzakelijkheid en noodlot. Het noodlot is ondergeschikt
aan de voorzienigheid en de noodzakelijkheid, maar de ge-
sternten op hun beurt aan het noodlot. Niemand kan immers
aan de macht van het noodlot ontsnappen of zich aan de
macht en de invloed van de sterren onttrekken. Zij vormen de
wapens en de werktuigen van het noodlot, op wiens bevel zij
jegens de natuur en de mensheid alles volvoeren en uit-
voeren. |

712

Op datzeltde narrenschip vaart (o schandvlek van de christelijke
naam!) praktisch het gehele astrologendom.* Onder natuurlijk
noodlot versta 1k de orde van natuurlijke oorzaken, die (bi]
atwezigheid van enige belemmering) door hun eigen kracht en
natuur tot een vast en identiek gevolg leiden. Deze opvatting
werd door Aristoteles gehuldigd, als je tenminste Alexander van
Aphrodisias**, zijn betrouwbare commentator, mag geloven, en
tevens door Theophrastus®, die zonder omwegen schrijft:
het noodlot is de natuur van ieder ding.

Dat een mens een mens verwekt en dat hij aan inwendige
oorzaken zonder externe gewelddadigheid sterft, gebeurt in hun
visie krachtens het noodlot, maar dat een mens een slang of een
monster verwekt, gaat buiten het noodlot om, evenzo wanneer
h1j) door het zwaard of door het vuur het leven verliest. Daar zij
van de macht van het noodlot geen hoge opvatting hebben,
glijden zij niet al te zeer uit, want wie niet hoog klimt, kan ook
niet vallen. Aristoteles is trouwens bijna overal in theologische
zaken terughoudend, al moet ik met nadruk een uitzondering
maken voor zijn traktaat Over de Wereld, een juweel van een
boek, dat een heel andere, meer hemelse sfeer lijkt te ademen.
Bij een Grieks auteur lees ik bovendien dat volgens Aristoteles
het noodlot geen oorzaak maar een bepaalde vorm van causali-
teit was, werkzaam in wat noodzakelijk verordend is. Wat een
filosofenbrein, dat de fortuin en het toeval serieus tot de oorza-
ken durft te rekenen maar niet het noodlot! Maar hem laat ik
verder schieten en ik kom bij mijn Stoicijnen (ik wil niet
verbergen dat die richting mijn waardering en sympathie heeft),
die de grondleggers van het dwingende noodlot zijn. Mijn
definitie daarvan luidt aldus (in navolging van Seneca?): een
noodzakelijkheid eigen aan alle dingen en handelingen, die door
geen andere kracht verbroken kan worden, of (in navolging van
Chrysippus®’): een spirituele macht die onze hele wereld orde-
lijk bestuurt. Als je deze definities verstandig en niet te ruim
interpreteert, zijn ze niet al te ver bezijden de waarheid. Dit
geldt trouwens voor hun gehele filosofie, ware het niet dat deze
in de publieke opinie allang op het schavot gebracht is. Men
wrljft hun twee godslasteringen aan, nl. dat God en de inwendi-
ge handelingen, ook die van onze wil, volgens hen aan het juk

*Lezing van de editie van 1599; voor 1599 luidde de tekst: "op datzelfde
narrenschip vaart vandaag de dag niet alleen het gehele astrologendom maar
ook (o schande!) menig theoloog.’

73




