schaduwen op een schoon schilderij’. Voltaire vervolgt: 'Die
gehangene hield de mensen voor de mal,” zei Martijn, 'die
schaduwen zijn afschuwelijke vlekken’ (Candide, hfdst. 22).
Het verschil tussen Lipsius en Voltaire wordt ook geillustreerd
door de wijze waarop beide denkers het in die eeuwen zeer
geliefde symbool van de tuin hebben gebruikt om hun wereldvi-
sie tot uitdrukking te brengen. Lipsius (II 3) ziet de besloten tuin
als een 1deale micro-wereld, waarin hij zich terugtrekt voor rust
en afzondering om te denken, te lezen en te schrijven; het
benauwt hem niet wat daarginds in de wijde wereld gebeurt: "ik
verblijf binnen mijzelf’. Anderzijds schetst Lipsius in De Con-
stantia 11 11 de wijde wereld als een tuin, 'een plantage waar
God de bekwaamste planter is; hier breekt hij wat topzware
takjes van families af, daar trekt en plukt hij wat blaadjes van
mensen weg. Dit baat de stam...” De roman van Voltaire
besluit met een scene in een tuin waar de bewoners, zonder te
redeneren, werken om het leven draaglijker te maken. Als dr.
Pangloss weer begint met zijn 'best denkbare aller werelden’,
antwoordt Candide: 'Dit hebt u voortreffelijk gezegd, maar
laten wij onze tuin bewerken’ (il faut cultiver son jardin).

Het laatste verwijt dat Lipsius in zijn Voorbehoud als voor-
woord’ citeert, luidde dat hij verdriet en emoties al te zeer wilde
bedwingen. Door alle eeuwen heen is er geprotesteerd tegen het
stoische 1deaal van de bovenmenselijke, emotieloze wijze. Eras-
mus vaart in zijn Lof der Zotheid fel uit tegen Seneca, 'die de
wijze van ieder gevoel berooft. Maar wanneer hij dit doet, laat
h1) geen mens meer over, maar cre€ert hij eerder een nieuw
soort god, die nooit en nergens bestaan heeft en zal bestaan; ja,
laat 1k mij nog duidelijker uitdrukken, hij maakt een marmeren
mensenbeeld, dat dwaas is en van ieder menselijk gevoel ge-
speend.” In de loop van de 17e eeuw is de kritiek op de stoische
wijze, deze onmenselijke Ubermensch, die geen geloof, hoop,
liefde, vrees, nederigheid en erbarmen kent, steeds heviger
geworden. Pascal spreekt van de duivelse hoogmoed van de
wijsgeer Epictetus, die wel de plichten maar niet de machteloos-
heid van de mens onderkend heeft. Geesteranus en Pascal wij-
zen erop dat het stoisch ideaal onverenigbaar is met de angst en
de droeftheid van Christus in de hof van Gethsemane. Het is
opmerkelijk dat in de laatste door de auteur bezorgde editie uit
1599 de scherpste kantjes van zijn opvatting over de emoties al
zijn bijgeslepen. Zijn onchristelijke kritieck op het medelijden
(De Constantia 1 12) moest op last van de Spaanse index
geschrapt worden.

24

De visie op de Stoicijn als Ubermensch komt ook in de dialoog
#¢lf tot vitdrukking. In boek II (hoofdstuk 3) beschriift Langius
hoe hij in filosofische extase al het menselijke van zich af lijkt te
sehudden en op het vurige vierspan van de Wijsheid ten hemel
Vilrt (het beeld suggereert onweerstaanbaar de bijbelse profeet
Ilin). Lipsius antwoordt hierop (I 4): "Wat bent U in rustige en
onrustige tijden een gelukkig man! U leidt een leven dat in een
mens amper menselijk is.” In boek I 20 vraagt Lipsius, een
‘mens onder de mensen’, om een wat menselijker medicijn.
Deze blijkt — tot onze (moderne) verrassing — te bestaan uit een
gruwelijke reeks van rampen uit het verleden, de z.g. "honing
vin historische voorbeelden’. Nergens zegt de auteur expliciet
dut de stoische wijze aan God gelijk is, maar hij suggereert het
wel door de religieuze beeldspraak die hij gebruikt ten aanzien
van Constantia (een godin’ II 5) en Langius’ studeervertrek
(‘een tempel met altaar’ IT 5). Hun gesprek was een 'mysterie-
dienst’ (slot van de dialoog). Zeer karakteristiek is de slotscéne,
waarin Langius zijn leerling in gedachten naar de top van de
Olympus voert om hem verleden, heden en toekomst van de
wereld te tonen (II 26). Een christelijk lezer zou hier kunnen

tenken aan de verzoekingsscene van Christus en de duivel op de

fop van een hoge berg!

Nu deze, vaak Kkritische, opmerkingen is het wellicht goed
hogmaals de populariteit en de invloed van Lipsius® De Con-
Vantia in de eerste helft van de 17e eeuw te benadrukken. Zijn
dinloog was een best-seller die vertaald en nagevolgd werd.
‘Constance’, 'Bestindigkeit’, ‘Standvastigheid’ werden in
West-Europa modetermen. In Nederland (Hooft), Duitsland en
Frankrijk (Corneille) schreef men tragedies met stoische helden.
Hr kwamen opera’s met een titel als Costanza e Fortezza.
Hmblemen verheerlijkten de Standvastigheid, symbolisch voor-
pesteld als een zuil, een aambeeld of een rots; de onverstoorbare
wijsgeer werd afgebeeld, schuilend in zijn huis dat door de
hagelbuien van de fortuin niet geschaad wordt (vgl. Lipsius II
19 5lot). Jacques Bongars, Frans gezant in Duitsland. schreef op
21 april 1587 aan Lipsius in een brief onder meer het volgende:
Zodra het bericht van de beroeringen in mijn vaderland mij
tijdens mijn buitenlandse reis had teruggeroepen, ben ik ook in
deze zee, berucht om zijn schipbreuken, terechtgekomen. Ik
fou geestelijk ingestort zijn, ik zou bezweken zijn, als Uw
Constantia mijn geestkracht en moed niet had teruggeroepen.
Van U en Uw verdienste wil ik zeggen wat onze Seneca van
Sextius zei: "Hij leeft, hij is vol kracht, vrij en bovenmenselijk,

25

.- TR i e




