stuk 20 van boek I (Lipsius’ eigen fatumleer) is bijzonder veel
kritiek uitgeoefend. De auteur zelf heeft bij verschillende her-
drukken (1585, 1599) aan de tekst gedokterd. Lipsius begint
met in hoofdstuk 17 een vierdeling op te stellen. Hij onder-
scheidt het astrologische noodlot, dat in humanistische tijd nog
een grote rol speelde, het natuurlijke noodlot en het dwingende
noodlot der Stoicijnen. Deze drie vormen worden in hoofdstuk
18 verworpen. Vervolgens behandelt hij het ware noodlot, dat
door hem ook wel het gematigde en vrome noodlot wordt
genoemd. In navolging van Boéthius wil Lipsius de Latijnse
term fatum handhaven, ten einde het individuele noodlot van
ieder mens te kunnen onderscheiden van de universele voorzie-
nigheid van God. In het handhaven van dit woord fatum gaat hi]
in tegen de opvattingen van bijvoorbeeld Augustinus, Thomas
van Aquino én Calvijn, die alle drie de term liever wilden
vermijden gezien de heidense (stoische) associaties.

Het hoofdprobleem wordt gevormd door de vraag hoe tegenover
de universele goddelijke voorzienigheid, die zich in 1eder afzon-
derlijk noodlot uitsplitst, toch het bestaan van de menselijke
vrije wil kan worden aanvaard. Lipsius redt zich eruit door
enerzijds het begrip “secundaire oorzaken’ van de Stoa over te
nemen (de factoren plaats, tijd en volgorde), die de mens in
vrijheid kan realiseren. Anderzijds poneert hij dat vanuit godde-
lijk perspectief de mens noodzakelijk handelt, maar vanuit men-
selijk perspectief in vrijheid handelt. Deze beschouwing leidt tot
de. door Voltaire nog geparodieerde zinsnede: "de mens zondigt
dus noodzakelijk in vrijheid’ (I 20). In zijn pogingen om ruimte
te scheppen voor de menselijke wil volgt Lipsius Boéthius en
Thomas van Aquino, een feit dat door hem in zijn correspon-
dentie (op versluierde wijze) wordt toegegeven en dat ook door
enkele latere, postume verdedigers naar voren is gebracht.
Lipsius’ beschouwingen over het noodlot vormen het moeilijk-
ste. zo niet meest sofistische deel van zijn dialoog. Het pleit
voor de auteur dat hij zelf in het gesprek uitroept: "Meer licht,
meer licht, Langius, anders laat U mij voor altijd in deze
duisternis’ (begin hoofdstuk 20). Coornhert, die in 1589 en
1590 met Lipsius een verwoede polemiek over het ketter-doden
zou beginnen en daardoor mede tot diens vertrek uit Leiden In
1591 heeft bijgedragen, had ook al zeer veel moeite met hootd-
stuk 20 uit De Constantia, getuige zijn brief aan Lipsius (Brie-
ven-boeck 1, nr. 88): 'Lieve lydt doch goedtlijck mijn traegh
verstant dat noch gheensins en kan begrijpen dese Uwe Para-
doxen. Libere igitur necessario peccas. Zonde seghdy ghe-

20

schiedt nootsakelyck ergo geensins vermijdelijck, sy geschiedt

oock willigh ergo vermijdelijck. Dit moet ick houden voor
:_Hzcmqm contradictoria. De uytvlucht van respectu Dei en mach
hier niet altoos helpen.” Ook kan men begrip hebben voor de
Vlaamse vertaler Mourentorf (1584), die de hoofdstukken 18

I en 20 in een korte samenvatting heeft weergegeven <m:€mmm
‘ie subtiliteyten ende curieuse insichten byde selve in t* Fatum
ghebruyckt® en in het bijzonder "doordien t’selve den ghemey-
fien man veel te hooch ende swaer soude vallen, weynich tot
z:ns.:z ghe, maer sommighe tot aenstoot en twijfelinghen moch-
le dienen, daeromme beter ghelaeten alleen den gheleerden’.
Noodlot, voorzienigheid, predestinatie versus vrije wil is een
?.cc._nn_:, dat ook in Lipsius’ tijd al minstens 1800 jaar bedis-
n:.%_noa was. In de oude Stoa (Chrysippus) probeerde men al

ruimte voor de vrije wil te creéren via de notie van 'secundaire
oorzaken'. Seneca beloofde zijn lezers een aparte é_.rm:mm::m

over dit onderwerp, maar is zijn belofte niet nagekomen. O.a.

Augustinus, Boéthius en Thomas van Aquino hebben erover

peschreven, terwijl Erasmus en Luther in een heftige polemiek
:n?mr.ﬁ: over de vrije en de slaafse wil. De discussie werd
enigszins "afgesloten’ door de Engelse dichter Milton, die in

Ziin Paradise Lost een groepje gevallen engelen als volgt be-

sehrift:

Others apart sat on a Hill retir’d,

In thoughts more elevate, and reason’d high

Of Providence, Foreknowledge, Will, and Fate,
Fixt Fate, free will, foreknowledge absolute,
And found no end, in wand’'ring mazes lost.

Hoewel Lipsius in zijn theorie ruimte voor de vrije wil van de
mens probeert te handhaven en een onderscheid maakt tussen
standvastigheid enerzijds en lafhartigheid en defaitisme ander-
Z1)ds, spoort hi1j uiteindelijk aan tot een houding van passieve
berusting tegenover de rampen die Gods voorzienigheid op de
mens afzendt. Constantia duidt bij hem in de praktijk allerminst
op een vastberaden verzet tegen het kwaad, maar op een gelaten
accepteren ervan. Niet ten onrechte werd het begrip constantia
door zijn vriend en tijdgenoot Hendrik Laurensz Spiegel weer-
gegeven met de term ‘willeloosheid’. De teneur van Lipsius’
dinloog over het fatum wordt wellicht het duidelijkst verwoord
in het gedicht Noodlot, dat P.C. Hooft, zeer waarschijnlijk
onder invloed van Lipsius’ ideeén, heeft geschreven:

21




