S g m—

Stoa principieel onverenigbaar is met de christelijke leer. Men
kan hier denken aan het stoische materialisme en pantheisme, de
leer van de cyclische wederkeer, de stoische eschatologie (be-
perkte overleving van de ziel) en het algemeen fatalisme. Alleen
bij zijn behandeling van het medelijden en van het noodlot somt
Lipsius een aantal verschillen op tussen zijn opvatting en die
van de Stoa. Voor de rest is hij eclectisch en stapt over princi-
piéle, dogmatische verschillen heen door ze ofwel te vergoelij-
ken of te verzwijgen, ofwel als theologische problemen buiten
het domein van de filosofie te plaatsen. Voorts waarschuwt hij
voortdurend tegen al te grote menselijke nieuwsgierigheid bij
goddelijke zaken. Uiteindelijk gaat het hem om de praktische
moraal, die het christelijke evangelie benadert.
Ten aanzien van de pogingen die in de 16e en 17e eeuw gedaan
zijn om de stoische en christelijke ethiek in éen synthese te
verenigen, dient men allereerst de vraag te stellen: wat kwam 1n
de presentatie op de eerste plaats, heidendom of christendom?
Het verschil springt duidelijk naar voren wanneer men Lipsius
dialoog De Constantia vergelijkt met een traktaat van de Leidse
huisarts Petrus Geesteranus (Pieter van der Geest), getiteld De
Constantia Christiana, dat in 1679 postuum verscheen en waar-
van een exemplaar in de Amsterdamse Universiteitsbibliotheek
wordt bewaard. De eerste druk van Lipsius’ dialoog — die nog
niet onder invloed van de kritiek verchristelijkt is — bezit een
zeer duidelijk antiek-heidens karakter. Er worden geen bijbel-
teksten geciteerd; de toespeling op de zondeval van Adam (I 17
begin) is dermate vaag geformuleerd dat althans de vertalers uit
de 16e eecuw de tekst niet begrepen lijken te hebben. De auteur
zal sommigen van zijn lezers vooral geschokt hebben door alles
wat hij niet vermeldde: in zijn dialoog viel niets te lezen over de
bijbel, het geloof, de verlossing, de genade en de persoon van
Christus. Ter illustratie van zijn leerstellingen verwees hij bo-
vendien naar antieke helden: Cato, Brutus, Regulus e.a.; de
bijbelse Job, christelijke heiligen en martelaren noemt hij niet.
Het christelijk getinte voorwoord en slotgedicht dekken de 1n-
houd volstrekt niet. Petrus Geesteranus verwijst daarentegen
voortdurend naar de evangelies en de brieven van Paulus en
geeft bijbelse voorbeelden (o.a. Job en de heilige Jacobus).
Daarna volgt bij hem een enkele stoische tekst, genomen uit
Seneca, Epictetus en Lipsius zelf. De Constantia Christiana 1S
pas in 1679, meer dan 40 jaar na de dood van de eidse huisarts,
verschenen. De opmerkelijk late daium van deze postume uitga-
ve wordt wellicht verklaard door het feit dat in 1675 een nieuwe

18

- I .
s e B e S g
Lt ._I.ﬁ.lnj.!-\,.--_ o R o
Ll R TR L WM ppltial:hf

Nederlandse vertaling van Lipsius’ dialoog verschenen was van
de hand van Frangois van Hoogstraeten. In het christelijke kamp
heeft men toen vermoedelijk alsnog een aanvulling als tegengif
willen publiceren.

Het tweede verwijt waartegen Lipsius zich moest verdedigen,
luidde dat hij, evenals de antieke auteurs, de juiste rede al te
zeer ophemelde. Zijn verdediging heeft zich in de tweede druk
van de dialoog beperkt tot lippendienst in zijn Voorbehoud en
lot de toevoeging 'en God’ op enkele plaatsen waar hij de juiste
rede als uitgangspunt vermeldt. De verheerlijking van de juiste
fede, die inhoudt dat de mens in staat zou zijn op eigen kracht
tot een juist inzicht te komen in filosofische kwesties (d.w.z. in
menselijke en goddelijke zaken), botst met twee andere visies
Uit de 16€ en 17e eeuw. Allereerst werd het bestaan van de juiste
tede en van de mogelijkheid van juist inzicht door een scepticus
uls Montaigne in twijfel getrokken. Daarnaast kan men twee
podsdienstig-filosofische houdingen tegenover elkaar stellen:
enerzijds een pessimistische visie (bijvoorbeeld bij Luther en
Pascal), volgens welke God voor de mens verborgen is en de
mens als zondig en verworpen schepsel slechts door Christus,
door geloof en genade, gered kan worden; anderzijds een ratio-
nalistische, optimistische visie, volgens welke de met rede be-
gaafde mens in staat is God te kennen en zelfstandig het inzicht
kan verwerven hoe hij moet leven. Deze laatste visie werd door
Lipsius in De Constantia en bijvoorbeeld ook door Hugo de
:..:& aangehangen. Een oude biografie van Lipsius, die direct
ni zijn dood geschreven is, vermeldt dat hij aan het eind van
2in leven zijn stoische dialoog verloochend heeft en, wijzend
op het kruisbeeld boven zijn sterfbed, heeft gefluisterd: 'dit is
e ware lijdzaamheid’. De notie van de juiste rede als basis van
het menselijk handelen hield ook in dat, evenals in de antieke
lilosofie, voor Lipsius kennis en ethiek in het begrip "wijsheid’
(sapientia) verbonden waren. In de tweede helft van de 17e
¢euw zullen deze beide aspecten ontkoppeld worden: de nieuwe
welenschap (scientia) gaat zich losmaken van de ethiek. De
bloeitijd van de Neo-Stoa is dan voorbij.
len aanzien van de hoofdstukken over het noodlot (I 17 e.v.)
vermeldt de index van verboden boeken voor Spaanse katholie-
ken (1667), dat de auteur bij alles wat hij over het fatum zegt
met behoedzaamheid gelezen moet worden (caute Nmmm:&iuw
De index beperkte zich trouwens niet tot zuiver theologische
saken. Lipsius® felle aanval op de z.g. vaderlandsliefde (I 11)
moest om politieke redenen zelfs geschrapt worden. Op hoofd-

19




