—

T

=

=
s

e

staand rooms bisschop ter wille te zijn en toont hij zich tegeno-
ver iedere criticus tot aanpassing bereid. Deze kameleontische

- houding spreekt uit al zijn werken en brieven. Zijn in de corres-

pondentie en in de Politica expliciet aangeprezen levenswijze
rore fraudis aspersus ('met een druppeltje bedrog besprenkeld’)
heeft hij ook in De Constantia in praktijk gebracht. Als hij
nadrukkelijk "in eigen woorden’ zijn definitie van het noodlot
geeft (I 19), blijkt hij Boéthius en/of Thomas van Aquino
nagenoeg over te schrijven. Om zijn eigen originaliteit goed te
doen uitkomen, verzwijgt hij in zijn inleiding het voorbeeld van
Boethius. Het gedicht tot God, waarmee de dialoog besluit, is
ongetwijfeld ook bedoeld om aan het lezerspubliek een blijk van
persoonlijke godsvrucht te geven, maar vloeit allerminst voort
uit de inhoud van de dialoog zelf. Lipsius’ tijdgenoten merkten
al schamper op dat hij de laatste persoon was die over standvas-
tigheid had moeten schrijven.

Z1jn gehele carriere vertoont een dergelijke kameleontische of,
zo men wil, macchiavellistische instelling. In de loop van zijn
leven wist hij zich in de meest uiteenlopende geestelijke milieus
te schikken: hij was (leek) luthers met de lutheranen te Jena,
gereformeerd en republikeins te Leiden, rooms en monarchis-
tisch te Leuven. Deze houding heeft tot op de dag van vandaag
tot verhitte discussies aanleiding gegeven. In de recente biogra-
fie van Coornhert van de hand van H. Bonger (1978) herhaalt de
auteur met nadruk de eeuwenlange verwijten van karakterloos-
heid en hypocrisie, die aan het adres van Lipsius geuit zijn.
Lipsius heeft ook aloude en recente verdedigers gevonden. Van
Belgisch-roomse zijde wordt zijn levenshouding als ’irenisch’
geprezen. Ook heeft men hem ’spiritualistisch’™ genoemd in die
zin, dat hij, zoals 00k uit de correspondentie kan worden afge-
leid, de innerlijke vereniging met God centraal stelde en in
diepste wezen onverschillig stond tegenover dogmatische ver-
schillen tussen kerkgenootschappen. Alle op Lipsius toegepaste
kwalificaties lijken niet zozeer oorzaken als wel gevolgen te
zijn, en wel van een karakterstructuur die hem persoonlijk eigen
was en door de hachelijke tijdsomstandigheden werd ontwik-
keld. Als men zijn lyrische lofzang op de tuin leest (II 2), krijgt
men de indruk dat hij het meest gevoelig was voor het epicu-
reisch principe ‘leef in het verborgene’, maar, door zijn talenten
en door de tijJdsomstandigheden tot een actief, publiek leven
gedwongen, de stoische standvastigheid oprecht gezocht heeft.
‘D1t boek heb 1k in de eerste plaats voor mijzelf geschreven,’
zegt hij in z1jn voorwoord b1y De Constantia.

16

Uit alle gegevens over zijn leven blijkt dat hij een zeer aimabel
man geweest 1s, met alle positieve en negatieve kanten verbon-
den aan het tegen elke prijs aimabel willen zijn. In een brief aan
Torrentius (p. 152) geeft hij zelf een verklaring voor zijn draaie-
rige en veinzende houding: angst om te kwetsen. Voorts was
zijn schrijven, denken en leven voortdurend op het publiek
gericht en door en door pragmatisch, ook ten bate van eigen
naam en carriere. Zoals vaker bij dergelijke 'retorische’ perso-
nen voorkomt, lijkt hij bij wisselende situaties zichzelf ontrouw
te zijn, maar is toch trouw aan zichzelf in die zin, dat Zijn
persoonlijkheid uit verschillende personae bestaat. Lipsius heeft
bovendien in zijn meest ontvankelijke jaren een autoritaire jezu-
letenopleiding ondergaan, die door haar systematische kadaver-
discipline de ontwikkeling van de eigen persoonlijkheid kan
verstikken. Wellicht is bij hem een innerlijk gezagsvacuiim
gebleven, waardoor hij zich in zeer uiteenlopende milieus aan
zeer uiteenlopende autoriteiten conformeerde. Alleen een volle-
dige biografie over hem zou meer licht op deze raadselachtige
persoonlijkheid kunnen werpen. Zijn verdedigers tonen de nei-
ging om hem, op grond onder meer van zijn irenische houding
en verzoeningsgezindheid, met Erasmus te vergelijken, bij
voorkeur met enige welgekozen, lovende citaten uit de mono-
grafie van de historicus Huizinga over Erasmus. Een verdere
vergelijking zal zeker vruchtbaar zijn. Wel zal men dan ook
Huizinga’s these over de grote en de kleine Erasmus in de
beschouwing moeten betrekken. Er valt over te twisten of Lipsi-
us de grootheid van Erasmus heeft geévenaard. Diens kleinheid
lijkt hij vooralsnog overtroffen te hebben.

In zijn "Voorbehoud als voorwoord’ bij de tweede druk van De
Constantia uit 1585 spreekt Lipsius over een vijftal verwijten
die hem door critici gemaakt zouden zijn. In het algemeen was
zijn verhandeling te weinig christelijk; in het bijzonder protes-
teerde men tegen zijn verheerlijking van de juiste rede (recta
ratio), tegen zijn visie op het noodlot en de vrije wil, tegen zijn
opvatting dat goddelozen 'om hun eigen bestwil’ gestraft wor-
den (een argument vaak gebruikt door katholieken en protestan-
ten om het doden van ketters te rechtvaardigen), en tegen zijn
veroordeling van de emoties. Deze vijf bezwaren zullen wij
achtereenvolgens kort bespreken.

De ontvangst van de dialoog werd overheerst door de vraag of
een synthese tussen de Stoa en het christendom mogelijk was. In
het voorwoord bij de tweede editie van Seneca’s werk (1529)
vermeldde Erasmus al met nadruk dat op bepaalde punten de

17




