HOOFDSTUK 4

De intieme en ondoordringbare belevingswereld

4.1 Andere geesten en conceptueel scepticisme
Stel je voor: op verzoek van een op het eerste gezicht zeer betrouwbare we-
tenschapper neem je deel aan een experiment waarin je moet gaan ‘chatter’
met ene ELIZA. Van meet af aan lijkt het te klikken tussen jouen EL1ZA. Ze
Juistert naar je en stelt goede vragen. Ze lijkt je te begrijpen. En in korte
tijd heb je het met haar over persoonlijke, intieme zaken.

Dan komt de wetenschapper langs die het experiment heeft opgezet.
Zonder iets te vragen, begint hij over je schouder mee te kijken naar je chat-
sessie met ELIZA. Je bent enigszins verontwaardigd over het feit dat hij zo-
maar ‘inbreekt’ in jullie gesprek en vraagt hem wat nu precies de bedoeling
is. Tot je ontzetting antwoordt hij dat je je niet moet opwinden: ELIZA is
geen vrouw van vlees en bloed, maar een computerprogramma dat hij
heeft ontwikkeld.

Zomoet het ongeveer gelopen zijn met de proefpersonen - of misschien
kan je wel zeggen: de slachtoffers - van de experimenten van Joseph
Weizenbaum. Tussen 1964 en 1966 ontwikkelde Weizenbaum aan het ver-
maarde Massachusetts Institute of Technology (m1T) het computerpro-
gramma ELIZA, vernoemd naar het personage Eliza Doolittle uit My Fair
Lady.* Proefpersonen konden via een toetsenbord en een scherm met
ELIZA ‘converserery. Er werd hun niet verteld dat hun gesprekspartner geen
mens van vlees en bloed was, maar een computerprogramma.

ELI1ZA was geprogrammeerd naar het model van psychotherapeutische
gesprekken. In een dergelijke context is het vaak zo dat de patiént deres-
pons van de psychiater erg welwillend interpreteert. De patiént gaat ervan
uit dat de psychiater dingen weet en begrijpt en dat zijn of haar verbale re-
acties zeer betekenisvol zijn. EL1ZA exploiteert en parodieert dat gegeven,
doordat Weizenbaum de computer enkele relatief eenvoudige instructies
heeft gegeven waarbij ‘ingehaakt’ lijkt te worden op wat de ‘gespreks-
partner’ te melden heeft.

Volgens Weizenbaum was die illusie bij veel gesprekspartners van
EL1ZA erg sterk. Zij raakten dusdanig emotioneel betrokken dat ze bijvoor-

HOOFDSTUK 4 - Deintieme en ondoordringbare belevingswereld

*In My Fair Lady is Eliza
een arme bloemenverkoop-
ster die plat Londens
spreekt en door een profes-
sor intensief ‘getraind’
wordt om zeer voornaam
te spreken en zich voor te
doen als iemand van een
hogere klasse. De musical
is gebaseerd op Pygmalion
van G.B. Shaw.

105




* Zie Weizenbaum (1976).

106

beeld weigerden Weizenbaum de transcripties van het gesprek te laten
lezen, omdat dat hun privacy zou schenden. Anderen vroegen Weizen-
baum de kamer te verlaten tijdens hun sessie met ELTZA. Het behoeft geen
betoog dat de onthulling van EL1ZA’s ware aard koud op het dak viel bij
haar gesprekspartners.*

EEEEEEEE

L

L I
L I
L I

E
EEEEE
E

E L I Z
EEEEEEEE LLLLLLLL ITIITIT 227727

PLERGE TUPE IN ALL CAPS) WHAT'S VOUR NAME DEAR

AWLT
ELIZA > HI, I'M ELIZA. WHAT DO YOU WANT TO TALK ABOUT ?
AMIT > CAN I TALK ABOUT MY PROBLEM ?
ELIZA > SURE... !
AMIT > DUE TO ON GOING EXAMS IN COLLEGE, T HAVE A LOT OF STRESS.
ELIZA > PLEASE RELAX A LITTLE. SLEEP WELL.
AMIT > THANKS FOR YOUR ADVICE.
ELTZA > NO MENTION.
MIT > BYE
ELIZA > BYE AND KEEP IN TOUC

Het probleem waar de slachtoffers van ELIZA tegenaan liepen, noemen we
het probleem van ‘andere geesten’. Het voorbeeld illustreert niet alleen dat
we ons kunnen vergissen wanneer we bewustzijn en bewustzijnsinhouden
toeschrijven aan iets of iemand anders, maar ook dat we daar een zeer
sterke neiging toe hebben. We interpreteren gretig (en soms dus al te gre-
tig) het gedrag van ‘anderen’ in termen van bewustzijnsinhouden waarmee
we, strikt genomen, enkel bij onszelf vertrouwd zijn. Dat doen we natuur-
lijk niet zomaar. We doen het omdat we op basis van dergelijke veronder-
stellingen richting kunnen geven aan hoe we met ‘anderen’ communiceren
en omgaan. Maar als dat interpretatieproces fout gaat, gaat het meestal
ook goed fout; daar kennen we allemaal voorbeelden van.

In dit hoofdstuk gaan we niet bestuderen hoe we in de alledaagse prak-
tijk betere veronderstellingen kunnen maken over het bewustzijn en de be-
wustzijnsinhouden van anderen. Daar gaan andere boeken en andere
disciplines over. Wel proberen we het filosofisch probleem van ‘andere
geesten’ te ontrafelen. We gaan na op welke gronden we dergelijke veron-
derstellingen maken en proberen de kloof te overbruggen tussen onze
eigen bewustzijnsinhouden waarmee we ‘als geen ander’ vertrouwd zijn,
en de bewustzijnsinhouden van anderen die we menen te kunnen aflezen
van hun uitspraken en hun hun gedrag.

Wat houdt dat probleem van ‘andere geesten’ nu precies in? We gaan er
niet alleen genoegzaam van uit dat er een buitenwereld bestaat, maar ook

HET VOORDEEL VAN DE TWIJFEL




dat er in die buitenwereld mensen rondlopen die net als wij kunnen genie- ?
ten van een kop koffie of het Vioolconcert van Sibelius, die pijn kunnen
hebben, liefdesverdriet, emoties, stemmingen, verlangens, opvattingen - |
kortom, mensen die een mentaal leven hebben dat lijkt op dat van ons, wel-
iswaar niet tot in de details (naar verluidt zijn er mensen die niet kunnen \
genieten van het Vioolconcert van Sibelius), maar dan toch in grote lijnen. |
Natuurlijk zijn we vaak, wat de psyche van andere mensen betreft, niet
alleen benieuwd naar de grote lijnen, maar ook naar de details. Hoe beleeft
een baby de wereld? Zie jij wel dezelfde kleuren als ik? Welk soort pijn heeft

haupt wel pijn? En wat zijn de ervaringen van iemand die verlamd is of in

coma ligt?

HABLE CON ELI
In deze film wordt de journalist Marco verliefd op
de beroemde toreador Lydia, maar zij raakt in de
arena ernstig verwond door een stier en valt in
een diepe coma. In het ziekenhuis waar Lydia
wordt verzorgd, maakt Marco kennis met de min-
zame verpleger Benigno die de zorg op zich heeft
genomen voor een andere patiénte: Alicia, een
danseres die hij bewondert, maar die ook in een
diepe coma ligt.

Met zijn liefdevolle zorg voor Alicia toont Be-
nigno aan Marco hoe men het best om kan gaan
met een comateuze geliefde: verzorg haar licha-
melijk respectvol, zet haar letterlijk en figuurlijk in
het zonnetje, en vooral: ‘Spreek met haar’ (van-
daar de titel: Hable con ella). Inderdaad, dagelijks
vertelt Benigno Alicia honderduit over wat hij alle-
maal heeft beleefd en vooral ook over de dans-
voorstellingen die hij heeft bijgewoond. Hoewel
Marco zich afvraagt of zoveel zorg iets uitmaakt
en hoewel ook persoonlijke belemmeringen hem
ervan weerhouden om dezelfde zorg te geven aan
Lydia, raakt hij helemaal ingenomen met de ma-
nier waarop Benigno omgaat met Alicia. En dan
gebeurt er een wonder of misschien wel een
drama: de comateuze Alicia blijkt zwanger.

HOOFDSTUK 4 - [

\ (Pedro Almodovar, 2002)

lemand anders? Hoeveel pijn heeft die persoon? Ervaart die persoon iiber- “

Hable con ella speelt ontzettend mooi in op de
onzekerheid die we hebben over de belevings-
wereld van comateuze patiénten. Benigno is
ervan overtuigd dat zijn liefdevolle zorg en de ver-
halen die hij vertelt, een positief verschil maken
voor Alicia; Marco is en blijft echter sceptisch.
Maar je kan de film ook anders bekijken: zelfs als
het geen enkel verschil maakt in de belevingswe-
reld van comateuze patiénten, dan nog moeten
we liefdevol met hen omgaan en zelfs tegen hen
blijven spreken, want aan dat soort kwalitatieve,
intermenselijke verhoudingen moeten we in alle

omstandigheden blijven vasthouden.

107




108

Deze vragen zijn niet louter theoretisch. Verre van: de antwoorden kunnen
een immens verschil maken voor hoe we ons verhouden tot andere perso-
nen en hoe we met hen omgaan. Als we bijvoorbeeld zouden weten dat
iemand die in coma ligt tot op zekere hoogte kan begrijpen wat er tegen
hem of haar wordt verteld, of dat de comateuze patiént toch in zekere mate
kan genieten van de zorg die we hem of haar geven, dan zouden we wellicht
extra zorgvuldig omgaan met de patiént.

Of een ander voorbeeld: als iemand zegt hoofdpijn te hebben, dan laten
we hem of haar doorgaans rustig opknappen. Maar als we vermoeden dat
de persoon die hoofdpijn misschien wel fingeert, dan zouden we proberen
een gesprekje aan te knopen om de redenen te achterhalen waarom de be-
trokkene die hoofdpijn fingeert. Dan zouden we dieper willen doordringen
in de binnenwereld of de belevingswereld van de ander.

Telkens wanneer we vragen stellen over de binnenwereld of de bele-
vingswereld van iemand anders en zoeken naar antwoorden, lopen we
tegen het probleem aan dat we nooit rechtstreeks toegang hebben tot wat
er zich in het bewustzijn van een andere persoon bevindt of afspeelt, dat
wil zeggen tot zijn of haar mentale toestanden of processen. Wat we recht-
streeks kunnen waarnemen is verbaal of non-verbaal gedrag, maar niet wat
erachter steekt in zijn of haar geest.

Omgekeerd is het zo dat we exclusief toegang lijken te hebben tot onze
eigen binnenwereld of belevingswereld. Als ik tandpijn heb, kan iemand
anders misschien wel mijn jammerklachten aanhoren, mij naar de tand-
arts zien rennen en redelijkerwijs afleiden dat ik tandpijn heb, maar alleen
ik kan mijn tandpijn ook echt voelen, letterlijk ‘aan den lijve ondervinder’.

Dat dit een fundamenteel probleem is, laat zich misschien het best be-
grijpen als we inschatten hoe moeilijk het is om aan iemand die niet ver-
trouwd is met een bepaald soort ervaring, die ervaring uit te leggen. Kijk,
pijnhebben we allemaal wel eens gehad, dus als jij aan iemand vertelt pijn
te hebben, dan zal die persoon zich daar gemakkelijk iets bij kunnen voor-
stellen. Maar stel nu dat je aan een persoon die vanaf zijn geboorte blind
is, moet uitleggen wat dat nu eigenlijks, ‘zien, en wat voor soort ervarin-
gen visuele ervaringen’ zijn. Of stel dat je iemand die om een of andere
reden wel zoet, zuur en zout kan proeven, maar niet bitter, zou proberen
uit te leggen hoe dat nu eigenlijk smaakt, ‘bitter’, en wat de eigenheid van
bitterheid is onder de smaken. Is dat niet uiterst moeilijk, zo niet onmo-
gelijk? Zolang de betrokkene geen miinimum aan eigen ervaringen heeft
waarop we kunnen voortbouwen en, cruciaal, zolang we geenredenen heb-
ben om te veronderstellen dat zijn of haar ervaringen voldoende vergelijk-
baar zijn met de onze, zullen onze pogingen tevergeefs zijn.

Dat de toegang die we hebben tot onze eigen belevingswereld van een
totaal andere aard is dan de toegang die we hebben tot de belevingswereld

HET VOORDEEL VAN DE TWIJFEL




van andere personen, wordt in de filosofie het probleem van ‘andere gees-
ten’ genoemd. Dat probleem bestaat uit drie deelproblemen:

HET METAFYSISCH PROBLEEM
Wat van alles wat zich buiten ons bevindt, heeft bewustzijn en wat niet?
Welke dieren hebben bewustzijn? Kunnen machines bewustzijn hebben of
krijgen? Zijn er soorten bewustzijn? Zijn er gradaties van bewustzijn? En zo
ja, waar trekken we de grens? Wat is het criterium?

HET EPISTEMOLOGISCH PROBLEEM
Kunnen we zeker weten dat anderen bewustzijn hebben? Waarop is onze
kennis van de bewustzijnsinhouden van anderen gebaseerd? Kunnen we
weten of iemand anders dezelfde ervaringen heeft als wij? En zo ja, hoe?

HET CONCEPTUEEL PROBLEEM
Hoe kunnen we de begrippen die we hanteren om ons eigen mentaal leven
te bevatten, ooit gebruiken om het mentaal leven van iemand anders te be-
grijpen? Hoe kan mijn concept van ‘pijn’ ooit verder reiken dan mijn ‘pijn’? Of
andersom: kan ik wel de ‘eigenaar’ zijn van mijn ‘pijn’, in die zin dat iemand
anders de ‘eigenaar’ kan zijn van zijn of haar “pijn’? Veronderstelt een con-
ceptals ‘pijn’ niet dat we ‘eigenaars’ buiten beschouwing laten?

Bij het onderscheid tussen het metafysisch, het epistemologisch en het
conceptueel deelprobleem zijn filosofen het (zoals vaker) onderling oneens
over de vraag welk van de drie nu het meest fundamentele probleem is. Er
is ook duidelijk overlapping tussen enerzijds het metafysisch en het epi-
stemologisch probleem en anderzijds het epistemolo gisch en het concep-
tueel probleem.
Merk op dat het probleem van ‘andere geesten’ niet zomaar een bijko-
‘mend toepassingsdomein is van het scepticisme, maar dat het in de ge-
dachtegang van dit boek een verdere stap vormt; het betreft een meer
radicale sceptische uitdaging. In de vorige hoofdstukken ging hetnog over
het probleem dat we de buitenwereld nooit rechtstreeks lijken waar te
nemen, wat ontkend wordt door het direct realisme. Maar bij de binnen-
wereld of belevingswereld is het probleem veeleer dat er een groot contrast
is tussen onze eigen bewustzijnsinhouden die we alleen zelf kunnen erva-
ren, en de bewustzijnsinhouden van andere mensen van wie we hoo gstens
het gedrag ‘rechtstreeks’ kunnen waarnemen en de bewustzijnsinhouden
alleen maar ‘onrechtstreeks’ kunnen afleiden.
Kortom, op het eerste gezicht lijkt direct realisme bij deze vorm van
scepticisme geen uitweg te kunnen bieden. Zelfs als we in navolging van
onder meer Thomas Reid geloven dat we objecten in de buitenwereld direct

HOOFDSTUK 4 - Deintieme en ondoordrinabare belevinaswereld

100




Bron: www.sott.net

110

waarnemen, lopen we nog tegen het probleem aan dat we niet rechtstreeks
in het hoofd van iemand anders kunnen kijken. Dit is het vraagstuk van
‘andere geesten’: we kunnen onmogelijk direct toegang krijgen tot ander-
mans binnenwereld of belevingswereld.

4.2 Solipsisme en zelf
Een interessante en radicale, maar anderzijds louter theoretische positie
tegenover het vraagstuk van het ‘andere geesten’ is het solipsisme. Als je
een solipsist bent, dan geloof je dat er in de hele wereld maar één bewust-
zijnsvorm is en dat jij die ene gelukkige bent - of die ene ongelukkige, het
hangt er maar van af hoe goed je als solipsist in je vel zit.

Merk op dat je door solipsist te worden, in één klap van alle filosofische
zorgen verlost bent - en dat is dan weer een voordeel. Wat het metafysisch
probleem betreft: er is totaal geen sprake van bewustzijnsvormen buiten
jou. Epistemologisch lijkt er ook geen vuiltje aan de lucht te zijn: je bent
er niet alleen zeker van dat jij bewustzijn hebt, maar bovendien kan jeje
onmogelijk vergissen op het gebied van je eigen bewustzijnsinhouden. En
het conceptueel probleem lijkt zich ten slotte evenmin te stellen, want er
zijn geen andere bewustzijnsvormen die jij met jouw begrippen zou moe-
ten proberen te begrijpen. Voor een solipsist is er simpelweg geen meta-
fysische, epistemologische of conceptuele kloof die op een of andere
doordachte wijze overbrugd zou moeten worden.

SOLIPSISM

From the Latin adjective solus: “alone”
and the Latin pronoun ipse: “self’

The ideology that only one's
own mind is sure to exist.
Solipsists contend that
knowledge of anything outside
one’s own mind is unsure,
hence there is no such thing as
objective truth, and nothing
Rl about the external world and

BT Trvryemessan  it's Workings can actually b
THEUNIVERSE [t At

4
fag

Hoewel geen enkele grote filosoof in alle ernst het solipsisme verdedigd
heeft, dreigen sommige benaderingen er wel op uit te lopen. Sterker nog,
sinds de vroegmoderne wijsbegeerte worden metafysische, epistemologi-
sche en conceptuele problemen vaak in ‘egocentrische’, bijna solipsistische
termen gesteld. Descartes’ cogito-argument dat we in hoofdstuk 1 hebben
besproken, komt bijvoorbeeld aardig in die buurt.

Op het eerste gezicht is Descartes’ denkstap overtuigend: Cogito ergo
sum, Tk denk, dus ik besta’ - er lijkt geen speld tussen te krijgen. Maar bij

HET VOORDEEL VAN DE TWIJFEL




nader inzien is het nog maar de vraag of deze redenering klopt. In de aan-
loop ernaartoe stelt Descartes dat hij alle mogelijke opvattingen in twijfel
heeft getroklken. Maar als hij vervolgens de denkstap zet dat er ten minste
één ding is dat niet verder betwijfeld kan worden, namelijk het bestaan van
een rede die alle mogelijke opvattingen ter discussie stelt, dan lijkt hij stie-
kem wel degelijk uit te gaan van enkele substanti¢le veronderstellingen,
wat betekent dat hij niet alle opvattingen in twijfel heeft getrokken.

Ten eerste veronderstelt Descartes dat diees cogitans zomaar zelfstandig
kan worden gedacht, in gedachten geisoleerd als een iets, een ding, los van
alle andere dingen. Bovendien gaat hij ervan uit dat hij meteen toegang
heeft tot de ware aard van dat iets, namelijk dat het in wezen een res cogitans
is. Je zou zelfs kunnen zeggen dat Descartes in zekere zin precies datgene
veronderstelt waar het hem om te doen is: dat de geest los gedacht kan wor-
denvan het lichaam. Volgens deze lezing zou je Descartes’ redenering cir-
culair kunnen achten.” :

Hoe het ook zij, Descartes heeft die denkstap gezet en is daarmee een
richting ingeslagen die de koers van de vroegmoderne wijsbegeerte in be-
langrijke mate heeft bepaald. Want het ik, het ‘zelf’ in deze redenering is
intrinsiek solipsistisch: het is een bewustzijnsvorm die geen uitgebreid-
heid heeft in de ruimte, die niet noodzakelijk gelokaliseerd is in een
lichaam en die, cruciaal, overtuigd kan zijn van zijn eigen bestaan als
res cogitans en van zijn eigen bestaan alleen.

Let wel, Descartes gelooft dat hij vervolgens op dezelfde redelijke grond
het bestaan van God en het bestaan van de buitenwereld kan ‘bewijzer’. En
dat is het solipsisme ver voorbij. Maar je kan je afvragen of dat wel ‘dezelfde
redelijke grond’ is, want in tegenstelling tot zijn ‘bewijzen’ voor God en bui-
tenwereld baseert Descartes de afleiding van zijn eigen bestaan als res cogi-
tans uitsluitend op het gegeven dat hij exclusief toegang heeft tot zijn eigen
bewustzijnsinhouden. Die exclusieve toegang noemen we introspectie.

Ook Hume beroept zich op introspectie, maar hij komt uit op een heel
ander zelfbegrip dan Descartes. Waar het ‘zelf’ van Descartes één en on-
deelbaar is, bewust en niet-uitgebreid, daar constateert Hume door middel
van introspectie dat ervaringen, overtuigingen, herinneringen enzovoort
continu komen en gaan, continu in beweging zijn. Het ‘zelf” is bij Hume
hoogstens ‘een bundel’ van ervaringen, overtuigingen, herinneringen en-

zovoort, en niet iets wat daar los van staat oflosvan kan worden gedacht.**

1.3 Filosofische zombies en sj yectruminversie
Je kunt nooit zeker weten of ‘anderen’ alleen schijnbaar een mentaal leven
hebben dat in grote lijnen te vergelijken is met dat van jou, terwijl ze in

werkelijkheid helemaal geen binnenwereld of belevingswereld hebben.
Dan zijn het ‘zombies’ of ‘leeghoofden’. De mogelijkheid van zombies is

HOOFDSTUK 4 - Deintieme en ondoordringbare belevingsw reld

* De meeste historici zijn
het erover eens dat, opge-
vat als een argument, Des-
cartes’ cogito-redenering
circulair is. Een mogelijke
oplossing hiervoor sugge-
reert Hintikka (1962): het
cogito is eerder een soort
speech act dan een argu-
ment in strikte zin.

** 7je de primaire tekst van
Descartes, Over de natuur
van de menselijke geest; dat
deze beter te kennen is dan
het lichaam, op pp. 209-215
van dit boek. Zie ook de pri-
maire tekst van Hume, Over
persoonlijke identiteit, op

pp. 216-225.

111




niet alleen relevant voor het metafysisch probleem (hetkan zijn dat ze be-
staan), maar ook voor het epistemologisch probleem (we kunnen niet ach-

terhalen of anderen zombies zijn, we kunnen die mogelijkheid nooit
uitsluiten).

Ook robots kunnen zombies zijn. Stel bijvoorbeeld dat eenrobot, die er
voor het overige precies zo uitziet en zich gedraagt als een normaal
bersoon, op een specifieke manier is geprogrammeerd: wanneer de warm-
tesensoren in zijn vinger oververhit geraken, wordt de vinger teruggetrok-
ken en roept de robot Aul’, schijnbaar met gevoel. In dat geval zullen we
doorgaans geloven dat die robot pijn en bij uitbreiding een mentaal leven
heeft. Alleen wanneer het gedrag van de robot in één of ander opzicht af-
wijkt van normaal menselijk gedrag, kunnen we misschien, als we de no-
dige moeite doen, achterhalen dat de robot een heel ander soort of zelfs
helemaal geen mentaal leven heeft.

De mogelijkheid van zombjes e de moeilijkheden die gepaard gaan met
de ontmaskering ervan, worden ip talrijke films geéxploreerd.

THE STEPFORD WIVES (Frank 0z, 2004)

Deze film gaat over de succesvolle Programmamaakster Joanne Eberhart die plots wordt ontslagen na
eenincident met een deelnemer aan een reality show. Om haar te helpen haar gedachten te verzetten en
er psychisch weer bovenop te komen, besluit haar man Walter Kresby samen met haar te verhuizen naar
het chique Stepford. Van meet af aan verbaast Joanna zich erover hoe buitengewoon gewillig en gedwee
de vrouwen van Stepford zich schikken naar de wensen van hyn echtgenoten en andere familiale en socij-
ale noden. Ook Joanna’s vriendin Bobby Markowit vermoedt dat er jets niet pluis is met de vrouwen in
Stepford en samen proberen ze het geheim te achterhalen.

Intussen raakt Walter Kresby meer en meer betrokken bij een besloten mannenclub onder leiding van
de mysterieuze en charismatische Mike Wellington. Op zeker moment blijkt dat de vrouwen in Stepford,
op verzoek van de mannen, niet alleen lichamelijk worden ’geoptima[iseerd’, maar ook systematisch gees-
telijk worden ‘ontzield’ en vervangen door robots. Voor haar vriendin Bobby blijkt het al te laat te zijn,
maar Joanna zelf probeert nog aan dit lot te ontsnappen.

De feministische inzet van het verhaal is natuurlijk dat mannen liever leeghoofden hebben dan vrou-

gedrag, komt dat niet doordat dat gedrag ongerijmd zou zijn, maar juist doordat het totin de perfectie
afgesteld is op de wensen van de mannen.

12 HET VOORDEEL VAN DE TWIJFEL




Of robots op het gebied van het mentaal leven echt het tegenovergestelde
zijn van mensen, is nog maar de vraag. Om een robot menselijke taken te
laten uitvoeren, zijn sensorische input en motorische output van groot be-
lang. Volgens nogal wat theorieén in de cognitie- en bewustzijnsfilosofie
verschilt datgene wat mensen in dat opzicht doen, niet of nauwelijks van
hoe robots te werk gaan. In beide gevallen is het een kwestie van het
manipuleren van representaties.

Volgens het zogenaamde functionalisme kunnen mentale toestanden
volledig worden gekarakteriseerd in termen van de ‘functionele rol’ die ze
spelen. Die functionele rol omvat de sensorische input waaraan mentale
toestanden ontspringen, de motorische output waartoe ze leiden en de ma-
nier waarop ze zich verhouden tot andere mentale toestanden. Hoe die
mentale toestanden materieel worden gerealiseerd, maakt echter niets uit.
Of het nu gaat om een menselijk brein, het brein van een marsmannetje of
een computersysteem: zolang hun interne toestanden dezelfde functionele
rol spelen, blijven ook de mentale toestanden dezelfde.

Je kan die ‘functionele rol’ van mentale toestanden vergelijken met de
regels die gelden voor een schaakstuk.* Of een stuk bijvoorbeeld een loper
is, wordt niet bepaald door de fysische vorm die het heeft, maar door de
zetten die je met die loper mag doen. Of je met een ivoren stuk, een stukje
hout of een kroonkurk speelt, maakt geen enkel verschil. Tets is een loper
als het bij het begin van het spel tussen paard en koning of koningin staat
enals je er alleen diagonaal mee over het bord mag bewegen. Met dat soort
regels kan een loper volledig bepaald worden, los van hoe het stuk materi-
eel wordt gerealiseerd. '

HOOFDSTUK 4 - Deintieme en ondoordringbare belevingswereld

De robotvrouwen uit
The Stepford Wives, een
film van Frank Oz uit 2004
(still uit de film)

* Zie ook Dooremalen,

~ DeRegt & Schouten (2010).

13




Functionalisten geloven dat iets soortgelijks geldt voor de karakterise-
ring van mentale toestanden: ook die kunnen volledig worden bepaald zon-
der rekening te houden met hoe ze materieel worden gerealiseerd. Het
gevolg is dat artificiéle systemen evengoed ‘mentale toestanden’ kunnen

hebben - en dus ook een soort binnenwereld.

WESTWORLD (Michael Crichton, 1973)

Bezoekers die het zich kunnen veroorloven,

ESTWORL

MGH pressals: "WESTWORLD" - witk: YUL BRINAER - RICHARD BERJAHIN - JAMES BRDLIN
screesplay by: MICHEAL CRICHTON msic: FRED KARLIN
prudeced by: PAUL H. LAZARUS 11 diected by: MICHEAL CRICHTON

A ST T

De robotcowboy uit Westworld,

een film van Michael Crichton

uit1973 (filmaffiche)

mogen in het themapark Delos geavanceerde
robots die er precies zo uitzien en handelen als
mensen, bevechten en doden. Na de eliminatie
worden de robots hersteld en kan het spel weer
van voren af aan beginnen.

Twee toeristen die naar Delos komen, Peter
Martin en John Blane, prefereren Westworld
boven de andere mogelijke werelden Roman-
world en Medievalworld. Zij worden belaagd
door een in het zwart geklede robotcowboy,
maar slagen er tot hun grote vreugde steeds
n de ‘revolverheld’ tijdig overhoop te schieten.
Maar dan gaat het mis: door een computer-
storing beginnen de robots dol te draajen en
de toeristen massaal om het leven te brengen.
Blane wordt eerst gebeten door een ratelslan-

grobot en vervolgens in een duel doodgeschoten
door de robotcowboy. Martin viucht weg door
Romanworld en Medievalworld; hij overwint de
robotcowboy waardoor hij wordt achtervolgd en
uiteindelijk blijkt hij als enige toerist het hele
drama overleefd te hebben.

De film Westworld is een klassieker in het
sciencefiction-horrorgenre. Later heeft regisseur Michael Crichton opnieuw
de setting van een sciencefiction-themapark gebruikt, namelijk voor Jurassic
Park. Voor ons is het vooral interessant hoe het verschil tussen toeristen en
robots in beeld wordt gebracht: robots bewegen een beetje anders en soms
Zie je dat een robot zichzelf even uitschakelt. Uniek aan Westworld is dat je
als kijker toegang krijgt tot het ‘innerlijk leven’ van de robotcowboy, in die
zin dat er computeranimatie wordt gebruikt om ons — voorbij de problema-
tiek van het ‘vreemd-psychische’ — door de ogen van de robot te laten kijken.

N

227

%
SSIE

halograghy: GERE POLITD (?7

MGM

HET VOORDEEL VAN DE TWIJFEL




Om het probleem van zombies echt op scherp te stellen, maken sommige
filosofen onderscheid tussen twee soorten bewustzijn of twee aspecten van
bewustzijn: aan de ene kant alles wat te maken heeft met representaties en
het manipuleren ervan, en aan de andere kant de pure, kwalitatieve bele-
ving daarvan, dat wil zeggen de ervaring zelf. We zouden gemakshalve
kunnen zeggen dat interne representaties en het manipuleren daarvan de
‘binnenwereld’ vormen, en dat de pure, kwalitatieve beleving de ‘bele-
vingswereld’ uitmaakt.

Zelfs als we meegaan met functionalisten die stellen dat robots en an-
dere artificiéle systemen in principe ook een ‘binnenwereld’ kunnen heb-
ben, dan nog lijkt het intuitief moeilijk aanvaardbaar dat ze daarmee ook
een heuse ‘belevingswereld’ zouden hebben. Als een robot het Vioolconcert
van Sibelius ‘registreert’ en ‘verwerkt’, dan kan er cognitief gesproken van
alles in die robot gebeuren dat te vergelijken valt met menselijke cognitieve
processen, maar ‘hoe het is’ om naar het Vioolconcert van Sibelius te luis-
teren, dat maakt voor ons veel uit, maar voor de robot niet(s).

De kwalitatieve belevingsaspecten die uitmaken ‘hoe het is’ om een be-
paalde ervaring te hebben, vormen samen het fenomenaal bewustzijn. Als
we dat toepassen op de mogelijkheid van zombies, dan lijken we een nieuw
soort zombies te kunnen bedenken: de zogenaamde ‘filosofische zombies’
die qua binnenwereld volledig lijken op jou en mij, terwijl ze qua belevings-
wereld dramatisch van ons verschillen. Die robots zijn namelijk geheel ver-
stoken van het fenomenaal bewustzijn dat zo karakteristiek is voor de
mens en naar alle waarschijnlijkheid ook voor veel dieren.

Wat houdt het gedachte-experiment van filosofische zombies precies
in? Als jij een kop koffie drinkt, dan heeft dat een specifieke smaak. Het is
denkbaar dat je een zombie-tegenhanger hebt dieinalle opzichten precies
op joulijkt, die op dezelfde manier in elkaar zit, dezelfde dingen ondergaat
en dezelfde dingen doet en laat, maar die niet de specificke smaakervaring
heeft die jij hebt wanneer je een kop koffie drinkt.

Let wel, je zombie-tegenhanger heeft bij het drinken van de kop koffie
niet zomaar een andere smaakervaring dan jij; hij heeft helemaal geen
smaakervaring. Je zou kunnen zeggen dat voor hem de koffie naar niets
smaakt (maar dan echt naar niets, dus ook niet naar water of zo). Sterker
nog, je zombie-tegenhanger heeft helemaal geen zintuiglijke ervaringen.
Van buitenaf valt je zombie-tegenhanger in niets van jou te onderscheiden,
maar binnenin is er tussen jullie een wereld van verschil. Jij beleeft je zin-
tuiglijke ervaringen op een specifieke manier, maar bij je zombie-tegen-
hanger valt er helemaal niets te beleven.

Sommige filosofen geloven dat dergelijke zombie-tegenhangers denk-
baar en bijgevolg mogelijk zijn. Volgens hen toont de mo gelijkheid van die
filosofische zombies aan dat een uiterst belangrijk deel van ons bewustzijn




=5~

16

(het fenomenaal bewustzijn, dat wil zeggen de eigenlijke beleving van onze
ervaringen) niet afhankelijk is van ons brein en de rest van ons lichaam.
Hun argument is dat we in gedachten de beleving van zintuiglijke ervarin-
gen kunnen loskoppelen van alles wat lichamelijk daarmee gepaard gaat.
Andere filosofen menen daarentegen dat dergelijke ‘filosofische zombies’
denkbaar noch mogelijk zijn: als jouw tegenhanger werkelijk op precies
dezelfde manier in elkaar zit als jij, dan zal hij ook precies dezelfde erva-
ringen hebben en die op precies dezelfde manier beleven.

De hamvraag is of de zogenaamde qualia, de zuiver kwalitatieve aspec-
ten van de ervaring, afzonderlijk kunnen worden gedacht. Kunnen we de
belevingswereld, minstens in gedachten, loskoppelen van de binnen-
wereld?

Merk op dat we met dergelijke gedachte-experimenten doorgaan opde
weg die Descartes is ingeslagen. Descartes maakt een fundamenteel on-
derscheid tussen res cogitans en res extensa op grond van de mogelijkheid
om, in gedachten, de geest of het bewustzijn los te koppelen van het li-
chaam. Hij meent ook voorbeelden te kunnen geven van cognitieve vaar-
digheden, zoals taalvermogen en wiskundig inzicht, die volgens hem nooit
volledig gevat kunnen worden in termen van lichamelijke, materiéle
processen.

Maar voor het overige kan Descartes geen positieve karakterisering
geven van de specifieke aard van het bewustzijn, noch van de manier
waarop er interactie plaatsvindt tussen dat bewustzijn en de lichamelijke,
materiéle processen, zeg maar: wat er in het brein gebeurt. Als we aan de
hand van filosofische zombies in gedachten een onderscheid kunnen
maken tussen de binnenwereld en de belevingswereld (of technischer: tus-
sen de intentionele of representationele en de kwalitatieve aspecten van
onze ervaringen), dan lijken we dus wat preciezer dan Descartes aan te kun-
nen duiden waarin verklaringen van ervaringen in termen van lichame-
lijke, materiéle processen (of in termen van “functionele roller’) zullen
blijven tekortschieten.

De problematiek van andere geesten omvat meer dan het probleem van
de mogelijkheid van zombies. Zelfs als we op een of andere manier zouden
kunnen weten dat andere wezens (robots, dieren, andere mensen) bewust-
zijn hebben, dan nog dient de vraag zich aan of, in welke zin en in welke
mate hun mentaal leven lijkt op dat van ons. Want het is mogelijk, zoals
talrijke sciencefictionfilms illustreren, dat iemand zich in grote lijnen ge-
draagt zoals wij, terwijl de betrokkene in mentaal opzicht helemaal anders
in elkaar zit. Hij heeft dan weliswaar bewustzijn, maar zijn bewustzijns-
vorm is van een totaal andere orde dan die van ons.

HET VOORDEEL VAN DE TWIJFEL




INVASION OF THE BODY SNATCHERS (Philip Kaufman,1978)

In San Francisco regenen kosmische zaden neer die sich in korte tijd ontwikkelen tot gewassen die men-
selijke individuen waarnemen, hun lichaam volledig kopiéren en eropuit zijn om letterlijk en figuurlijk de
plaatsin te nemenvan de originelen. Perfect zijn de kopieén niet, want in hun gedrag zijn z€ wat apathi-
<cher dan de originelen en er tekenen zich ook kleine verschillen af in de interactiepatronen en communi-
catievormen. Desalniettemin kost het gezondheidsinspecteurs Matthew Bennellen Elizabeth Driscoll il
ontzettend veel moeite om te achterhalen wat er precies aan de hand is, om uit te maken wie er nog mens il
is en wie plant, en om samen met hun vrienden Jack en Nancy Bellicec de stad te ontvluchten voordat zij- |
zelf ten prooi vallen aan de body snatchers die zich razendsnel verspreiden.

De film Invasion of the Body Snatchers illustreert zowel de metafysische als de epistemologische proble- \‘\
matiek van ‘andere geesten’. Het thema blijkt bijzonder populair te zijn: Kaufmans filmis op zichzelfal 5
een succesvolle remake van het gelijknamige origineel van Don Siegel (1956), maar er is ook een recentere 1
versie van Abel Ferrara (1993) met de kortere titel Body Snatchers. De genoemde films speleninop de tijd- ‘ |
geest: terwijl Kaufmans film de paranoia van de jaren zestig en zeventig over een dreigende kernoorlog L
Litstraalt, verbeeldt Abel Ferrara het Hollywood van de jaren tachtig en negentig dat niet alleen acteurs, i
maar nagenoeg alle betrokkenen helemaal uitzuigt en als lege poppetjes achterlaat.*

*\/oor deze interpretatie van Ferrara’s film, zie Mahy (1999)- 1

& your eyes again. il

Invasion i

A Robert H. Sola Production of A Philip Kau(man Film
“Invasion ofthe Boﬂ'xs"
Donald Sutherlnn'd- ke Adams

paranoiain The Invasion oj the Bady Snatchers, een filmvan Philip Kaufman uit1978 (fitmaffiche)




Het probleem is dat we op basis van gedrag niet kunnen uitsluiten dat het
mentale leven van iemand anders er helemaal anders uitziet dan dat van
ons. Als we van iemand anders zeggen dat hij of zij een ‘gesloten boek’ s,
dan bedoelen we doorgaans dat die persoon niet gemakkelijk vertelt over
zijn of haar belevenissen, gevoelens en dergelijke meer. Dat is dan een bij-
zonder persoonlijkheidskenmerk. Maar in de filosofische betekenis is het
mogelijk dat iedereen voor iedereen een ‘gesloten boek’ is. We zijn allemaal
intiem vertrouwd met onze eigen bewustzijnsinhouden en hebben alle-
maal begrippen ontwikkeld aan de hand waarvan we met elkaar denken te
kunnen communiceren over onze bewustzijnsinhouden - begrippen als
‘dat smaakt bitter’ of ‘mijn nabeeld is blauw’. Maar hoe kunnen we weten
of we met ‘bitter’ en ‘blauw’ hetzelfde bedoelen?

Nog spannender wordt het probleem als we op een graduele manier
gaan nadenken over mogelijke verschillen tussen onszelf en anderen. Dan
kunnen we ons voorstellen dat aspecten die in ons eigen mentale leven
nauw met elkaar samenhangen - zoals bijvoorbeeld herinneringen en emo-
ties - in het mentale leven van anderen volstrekt los van elkaar staan. Op
die manier wordt het steeds moeilijker om de grens te trekken.

Om het probleem van het ‘gesloten boelk’ tot ons te laten doordringen,
hoeven we geen beroep te doen op de - soms vergezochte - scenario’s van
sciencefictionfilms. Enige reflectie op ons eigen mentale leven volstaat om
ons te kunnen inbeelden dat bepaalde aspecten en inhouden van ons be-
wustzijn bij andere personen wel eens helemaal anders zouden kunnen
zijn, zonder dat we dat ooit zullen kunnen achterhalen.

Merk op dat we het hier opnieuw hebben over de kwalitatieve aspecten
van de ervaringen, en niet zozeer over de representationele of intentionele
aspecten. Als datgene wat ik ‘bitter’ noem, qua beleving een heel andere
smaak is dan wat jij ‘bitter’ noemt, terwijl er voor het overige geen enkel
verschil is tussen ons (we blijven bijvoorbeeld dezelfde groenten en bieren
‘bitter’ noemen), dan zullen we een ‘gesloten boek’ voor elkaar zijn zonder
dat we het (ooit kunnen) merken. In dat geval verschillen we dus qua feno-
menale aspecten van het bewustzijn zonder dat we verschillen qua repre-
sentationele of intentionele aspecten.

Laten we verder denken in deze lijn aan de hand van het gedachte-
experiment van spectruminversie. Stel dat jij en ik naar een rijpe banaan
kijken. Desgevraagd zullen we allebei rapporteren dat de kleur van de ba-
naan geel is. Maar weten we wel zeker dat we dezelfde kleur ervaren? Zou
het niet kunnen dat jouw geel mijn blauw is, en jouw blauw mijn geel? En
dat we dat verschil niet merken, omdat we allebei van kindsbeen af geleerd
hebben om de kleur die we zien wanneer we naar een rijpe banaan kijken,
geel te noemen?

Mochten er kleinere verschillen zijn tussen de kleuren die jij ervaart en

HET VOORDEEL VAN DE TWIJFEL




dekleuren die ik ervaar, dan zouden we die wellicht kunnen opsporen. Zo

kan bijvoorbeeld kleurenblindheid gemakkelijk vastgesteld worden. Maar
stel nu dat de verschillen groot en systematisch zijn, dat overal waar jij de
ene kleur ziet, ik de ‘tegengestelde’ kleur zie, dat wil zeggen de kleur die
op de kleurencirkel tegenoverliggend is. Zouden we een dergelijk systema-
tisch verschil, zo'n spectruminversie kunnen achterhalen?

Zoals vaak lopen de meningen van de filosofen uiteen. Sommige gelo-

ven dat spectruminversie niet alleen mogelijk is, maar dat er zelfs goede
redenen zijn om aan te nemen dat het werkelijk voorkomt.* Anderen be-
argumenteren dat spectruminversie als dusdanig misschien wel mogelijk
is, maar dat we elke denkbare spectruminversie zullen kunnen detecteren.

Een argument daarvoor is dat op een kleurencirkel de kleuren weliswaar

netjes symmetrisch tegenover elkaar liggen, maar dat onze kleurervarin-

gen in werkelijkheid grillig en asymmetrisch zijn. Zo onderscheiden we
bijvoorbeeld veel meer tinten rood dan tinten groen. Mocht jouw rood dus
mijn groen zijn en omgekeerd, dan zouden er binnen de kortste keren ver-
schillen tussen ons opduiken in de hoeveelheid tinten die we van ‘die kleur’
kunnen onderscheiden.**

Concreet speelt uitwendig waarneembaar gedrag weliswaar een uiterst
belangrijke rol bij de vraag aan wie we wanneer welke mentale toestanden
toeschrijven. Maar het probleem dat door de mo gelijkheid van spectrum-
inversie aan de orde wordt gesteld, is dat de relatie tussen gedrag en men-
tale toestanden niet één-op-één is en dat we ons danig kunnen vergissen
bij wat we aan anderen toeschrijven. Een Spartaans getraind persoon kan
pijn hebben, maar geen krimp geven. En een beetje acteur kan liggen kron-
kelen en kermen alsof hij vergaat van de pijn, terwijl hij zich in feite
kiplekker voelt.

4.4 Pseudoproblemen?
Vormen sceptische scenario’s zoals zombies en spectruminversie een
ernstige bedreiging voor onze opvatting dat andere mensen (en dieren)
bewustzijn hebben, voor onze rudimentaire kennis van elkaars bewust-
zijnsinhouden en voor de mogelijkheid om elkaars bewustzijnsinhouden
te bevatten? Of zijn het veeleer pseudoproblemen, scenario’s die misschien
op het eerste gezicht mogelijk lijken en zo het probleem van ‘andere gees-
ten’ voeden, maar die bij nader inzien toch onmogelijk zijn?

De vraagis of het wel mogelijk is dat iemands mentale leven een volko-
men ‘gesloten boek’ is, dat iedereen voor iedereen een ‘gesloten boek’ is,
dat de exclusieve toegang die we hebben tot onze eigen bewustzijnsinhou-
den exclusief blijft. We hebben toch ook termen, psychologische begrip-
pen, waarmee we ons mentaal leven kunnen beschrijven en kunnen
communiceren over wat er zich ‘van binnen’ allemaal afspeelt? Toont die

*Zie Nida-Riimelin (1996).

** Zie Hardin (1997). (




Ludwig Wittgenstein

Edmund Husserl

* Zie Wittgenstein (1953)
waarin de gedachte wordt
ontwikkeld dat de betekenis
van begrippen bepaald wordt
door hun gebruik, en meer in
het bijzonder door de regels
van de ‘taalspelen’ waarbin-
nen ze worden gebruikt.

**Husserl (1931).

mogelijkheid van communicatie daarover niet juist aan dat het ‘gesloten
boek’ onmogelijk is?

Als we willen aantonen dat spectruminversie een pseudoprobleem is,
dan kunnen we niet volstaan met zeggen dat we toch dezelfde termen ge-
bruiken, want daarmee hebben we in onze formulering al rekening gehou-
den: het is mogelijk dat we dezelfde termen gebruiken voor iets wat van
binnenuit bekeken, qua beleving, helemaal anders is.

Devraagisnu hoe de begrippen die uitgedrukt worden door die termen,
tot stand kunnen komen. Zouden we bij wijze van spreken helemaal van
binnenuit concepten als ‘pijn, ‘blauw’ en ‘bitter’ kunnen bedenken? Is het
mogelijk dat we helemaal op onszelf ons eigen privétaaltje ontwikkelen,
los van andere mensen en taalgebruikers?

Hierboven zijn we er steeds stiekem van uitgegaan dat we onze psycho-
logische begrippen in volstrekte isolatie kunnen ontwikkelen. We zijn bij-
voorbeeld intiem vertrouwd met onze eigen pijnervaringen, en dan halen
we daar door middel van abstractie het begrip ‘pijn’ uit. We abstraheren
onze privébelevenis waar alleen wij toegang toe hebben, tot een veel alge-
menere belevenis waarvan we aannemen dat ook anderen die kunnen
ondergaan.

Maar volgens Ludwig Wittgenstein klopt die hele redenering niet.* We
brengen onszelf nodeloos in de sceptische problemen door ervan uit te
gaan dat psychologische begrippen op die manier opgebouwd kunnen
worden. Zo'n eigen privétaaltje is volgens Wittgenstein eenvoudigweg on-
denkbaar; het zou zijn werk als taal niet kunnen doen en zelfs onmo gelijk
als een taal kunnen worden (h)erkend.

Psychologische begrippen komen veeleer tot stand in een intersubjec-
tieve, sociale, linguistische context. Van meet af aan is een erg belangrijk
deel van hun betekenis de toepassing ervan op andere mensen. De reden

waarom we gedachte-experimenten over zombies of spectruminversie zo
fascinerend vinden, is dat ze de tegenhangers zijn van de levende, mense-
lijke wezens die onze schoolvoorbeelden vormen van ‘bewuste wezens’ en
die we van meet af aan begrijpen met behulp van psychologische begrip-
pen. Volgens Wittgenstein kunnen we filosofische zombies en spectrum-
inversie gerust als pseudoproblemen terzijde schuiven.

Ook in de continentale filosofie vinden we denkers die beargumenteren
dat het probleem van ‘andere geesten’ een pseudoprobleem is. In zijn Car-
tesianische Meditationen stelt Edmund Husserl dat, in tegenstelling tot wat
Descartes meende, de buitenwereld nooit weggedacht kan worden, omdat
ervaringen altijd ‘intentionaliteit” hebben.** Volgens Husserl is onze erva-
ring van de buitenwereld als een objectieve werkelijkheid gegrond in onze
waarneming van andere personen als wezens die net zo'n ik hebben als
ikzelf (alter ego’s). '

HET VOORDEEL VAN DE TWIJFEL




In zijn Fenomenologie van de waarneming gaat Maurice Merleau-Ponty een
stap verder.” Onze ervaring van de wereld is afhankelijk van de ervaring
van een sociale wereld. Omdat Merleau-Ponty de mens als een psycho-
fysisch geheel beschouwt, is het waarnemen van een handelend, menselijk
lichaam het direct waarnemen van een persoon. Tevens stelt hij dat ik on-
mogelijk zekerder kan zijn van mijn eigen bestaan dan van het bestaan van
anderen.

Volgens Jean-Paul Sartre ontmoeten we de ander in de ervaring van het
bekeken worden. Een van zijn beroemde voorbeelden in Het zijn en het
niet is het gevoel van schaamte.** Je schaamt je nooit alleen. Sterker nog,
juist in je schaamte heb je direct toegang tot de andere persoon.

Volgens Emmanuel Levinas ten slotte is de richting van de aanblik veel-
eer omgekeerd: er gaat een direct ethisch appél uit van de Ander in onze
waarneming van zijn of haar (gezicht als een) gelaat. Wanneer Levinas ‘de
Ander’ met een hoofdletter schijft, wil hij benadrukken dat het anders-zijn
van de ander niet opgeheven kan worden, hoewel dat onophoudelijk doch
tevergeefs wordt geprobeerd in de traditie van onder meer Descartes, die
Levinas treffend de ‘egologie’ noemt.

In het algemeen kunnen we stellen dat in de continentale filosofie de
sociale gebondenheid en verankering van de mens worden benadrukt. We
zijn essentieel sociale wezens. We zijn niet alleen van anderen afhankelijk
voor ons concrete bestaan, maar ook voor ons zelfbegrip. Ons bewustzijn
van ‘andere geesten’ ligt dus aan de basis van ons zelfbewustzijn - en niet
omgekeerd, zoals in de formulering van het probleem van ‘andere geester’

wordt verondersteld.

4.5 Directe of indirecte toegang?
In hoofdstuk 2 hebben we Thomas Reid en de mogelijkheden en beperkin-
gen van het direct realisme besproken als antwoord op de uitdaging van
het metafysisch scepticisme. Vervolgens zijn we in de paragrafen 4.1en 4.2

van dit hoofdstuk ervan uitgegaan dat als we de buitenwereld direct zou-

den waarnemen, we bij andere mensen weliswaar hun gedrag direct zou-
den waarnemen, maar nooit wat daar mentaal aan ten grondslag ligt. We
kunnen immers niet in het hoofd van iemand anders kijken, of toch niet
op dezelfde wijze als we in ons eigen hoofd kunnen kijken (want dan doen
we door middel van introspectie).

De mogelijkheid van zombies en spectruminversie (paragraaf 4.3) on-
derstreept bovendien dat een welbepaald soort gedrag niet steevast ont-
springt aan een welbepaald soort mentale toestand. Als een man op de
grond ligt te kronkelen en te kermen, dan ligt het weliswaar voor de hand
om te veronderstellen dat hij pijn heeft, maar zeker weten doe je dat niet.
De man kan een gesofisticeerde robot zijn die geen pijn ervaart, maar ge-

Emmanuel Levinas

* Merleau-Ponty (1945).
** Sartre (1943).




* Zie Frith (2007) en
Churchland (2002).

programmeerd is om pijnbewegingen te maken en pijngeluiden voort te
brengen. Of minder vergezocht: het kan een acteur zijn die helemaal in zijn
nopjes is, maar zo overtuigend kan acteren dat hij bij ons de illusie weet te
wekken dat hij pijn heeft.

Merk op dat er duidelijke parallellen zijn tussen de mogelijkheid van
zombies en de mogelijkheid van hallucinaties: in beide gevallen geloven
we dat er iets is wat er bij nader inzien niet blijkt te zijn. En merk ook op
dat er een duidelijke parallel is tussen de mogelijkheid van spectrum-
inversie en de mogelijkheid van illusies: in beide gevallen geloven we
terecht dat er iets is, maar vergissen we ons in een of meerdere eigenschap-
pen die we eraan toekennen.

Als direct realisme een adequaat antwoord is op de mogelijkheid van
illusies en hallucinaties, zoals bijvoorbeeld Thomas Reid heeft beargumen-
teerd, dan kan direct realisme op het gebied van ‘andere geesten’ ook een
adequaat antwoord vormen op de mogelijkheid van zombies en spectrum-
inversie. Akkoord, we kunnen ons af en toe vergissen op het gebied van
‘andere geesten’, maar dat betekent nog niet dat in al die gevallen waarin
we ons niet vergissen - waarin we bijvoorbeeld terecht geloven dat een man
die ligt te kronkelen en te kermen, werkelijk pijn heeft - onze opvatting
afgeleid en hypothetisch zou zijn en naast allerhande sceptische alterna-
tieven en scenario’s zou moeten worden gelegd.

Volgens Thomas Reid zien we meteen dat andere mensen bewustzijn
hebben; het bestaan van de andere geesten is een van de vele vanzelfspre-
kendheden van het gezond verstand. Welbepaalde bevindingen uit de cog-
nitiewetenschap kunnen deze bijzondere vorm van direct realisme
enigszins ondersteunen. Bekend is bijvoorbeeld dat de koppeling tussen
welbepaalde basisemoties (bijvoorbeeld angst) en welbepaalde gelaats-
uitdrukkingen niet alleen redelijk betrouwbaar is, maar ook universeel,
dat wil zeggen dat die koppeling in alle culturen voorkomt. Basisemoties
vallen dus van het gezicht af te lezen, zelfs over culturele grenzen heen.

Verder is er ook een mogelijke, maar controversiéle verklaring voor hoe
dat ‘aflezen’ van de mentale toestand van iemand anders precies tot stand
komt in termen van ‘spiegelneuronen’. Die neuronen ‘vuren’ niet alleen als
we zelf een handeling uitvoeren, maar ook als we die handeling zien uit-
voeren door iemand anders.* Je zou kunnen suggereren dat we op die ma-
nier toch een soort onmiddellijke toegang hebben tot het bewustzijn van
de anderen.

Maar wat als we toch geen directe toegang tot andere geesten zouden
hebben? Vormt indirecte toegang werkelijk een onoverkomelijk probleem?
In navolging van John Stuart Mill geloven veel filosofen dat het epistemo-
logisch probleem en het conceptueel probleem kunnen worden opgelost
op grond van de analogie tussen enerzijds ons eigen gedrag en de daaraan

HET VOORDEEL VAN DE TWIJFEL




gekoppelde mentale toestanden, en anderzijds het gedrag van anderen. Als
ik met een vinger een gloeiende plaat aanraak, dan heb ik pijn, roep Aul
en trek mijn vinger zo snel mogelijk weg (niet noodzakelijk in die volg-
orde). Als ik vervolgens iemand anders hetzelfde zie doen (in een min of
meer vergelijkbare situatie), dan kan ik afleiden dat hij of zij pijn heeft.
Sterker nog, ik kan me zelfs vrij goed voorstellen wat voor soort pijn hij of
zij moet hebben. Meer in het algemeen: als ik een persoon handelingen zie
verrichten die ik ook verricht wanneer ik in een bepaalde mentale toestand
ben, dan mag ik aannemen dat de betrokkene zowel bewustzijn als een ver-
gelijkbare mentale toestand heeft.

In feite is de redenering die ik hierbij maak, gebaseerd op inductie. Bjj
mij is welbepaald gedrag (‘Au!’ roepen) gerelateerd aan welbepaalde men-
tale toestanden (pijn). Als ik vervolgens analoog gedrag van anderen zie,
leid ik daaruit af dat zij wel analoge mentale toestanden zullen hebben.
Maar erg betrouwbaar is deze vorm van inductie, deze analogieredenering
niet, want zij is slechts gebaseerd op een enkel geval, namelijk mijn kop-
peling tussen welbepaald gedrag en welbepaalde mentale toestanden. Is
mijn eigen geval niet een veel te smalle basis voor inductie? Vereist induc-
tie niet dat de koppeling zich in een representatief aantal gevallen toont?
En kan de koppeling zich ooit op een andere manier tonen dan louter in
dat ene geval dat ik zelf ben, tenzij ik mij stiekem toch beroep op analo-
gieredeneringen en inductie?

Sceptici aanvaarden Mills oplossing doorgaans niet, omdat inductie op
basis van één geval, en dan nog een geval dat we beschouwen door middel
van introspectie, geen betrouwbare methode is.

4.6 Van solipsisme tot panpsychisme
We hebben nu misschien wel het solipsisme overwonnen door aan te drin-
gen op de wezenlijke, sociale en linguistische verankering van het indi-
vidu, maar daar hebben we ook een prijs voor betaald: antropocentrisme.
Hierbij is de ‘ander’ per definitie een ander persoon en niet een ander soort
wezen. Mentale toestanden schrijven we echter niet alleen toe aan andere
mensen, maar ook aan andere dieren. Het is op zich al interessant dat we
voortdurend de neiging hebben om gedrag van dieren te interpreteren in
termen van welbepaalde mentale toestanden, die we vervolgens ook nog
eens verwoorden in typisch menselijke termen: die hond mist zijn baasje,
die katis ijdel en laat zich niet gek maken, die papegaai vindt dat die man
echt wel een loser is en spreekt dat ook uit.

Het functionalisme levert het model waarmee we ook mentale toestan-
den aan dieren kunnen toekennen. Aangezien een mentale toestand wordt
bepaald door zijn functionele rol en niet door zijn concrete, fysische rea-
lisatie, kunnen dieren die fysiologisch helemaal anders in elkaar zitten dan




* Zie Wittgenstein (1953).

** Zie Davidson (1982).

mensen, desalniettemin mentale toestanden hebben die vergelijkbaar zijn
met die van mensen. De vraag is of dit functionalisme als alternatief voor
het antropocentrisme niet uitloopt op een ‘excessief liberalisme’, waarbij
mentale toestanden worden toegekend aan alles wat maar de juiste func-
tionele organisatie heeft. Je zou welhaast denken dat er een minimum aan
gelijkenis nodig is op het niveau van de fysische realisatie, voordat er
sprake kan zijn van gelijkenissen op het niveau van functionele organisatie
en dus van mentale toestanden. Maar dan dient de vraag zich aan waar we
de grens treldken, en waarom precies daar en niet ergens anders.

Het lijkt in ieder geval zo dat we ons bij andere dieren dan de mens ge-
makkelijker kunnen vergissen in de concrete mentale toestanden die we
eraan toeschrijven. Een bekend voorbeeld is het incident waarbij de gorilla
Bokito ontsnapte en een trouwe bezoekster van Blijdorp zwaar verwondde.
Die vrouw had Bokito vaak bezocht, langdurig oogcontact met hem gehad
en zijn ontblote tanden geinterpreteerd als een liefkozende lach, terwijl
dat in ‘gorilla-taal’ veeleer een teken van dreiging is. De koppeling die de
vrouw had gemaakt tussen basisemoties en gelaatsuitdrukkingen, werkte
hier volstrekt contraproductief.

Hebben dieren opvattingen? Daar lijkt het wel op als we bestuderen hoe
ze met hun omgeving omgaan: ze jagen op prooien, vermijden gevaar, en-
zovoort. Allemaal voorbeelden van intelligent gedrag, waarbij het orga-
nisme een inschatting lijkt te maken van de situatie en erop inspeelt. Maar
als een hond een frisbee vangt, heeft hij dan een notie, weliswaar in zijn
eigen taal, van een ‘frisbee’?

Volgens Wittgenstein delen mensen en dieren alvast geen concepten:
‘Als een leeuw zou kunnen spreken, zouden we hem niet kunnen begrij-
pen.’* Davidson gaat nog een stapje verder: dieren hebben helemaal geen
opvattingen.** Om opvattingen te kunnen hebben, heb je een notie van
waarheid nodig, en dat vereist op zijn beurt dat je deel uitmaakt van een
taalgemeenschap, zo redeneert Davidson. Maar anderzijds: maken dieren
dan geen deel uit van hun taalgemeenschap? Hoe kunnen we dat te weten
komen? Hoe dienen we dat te begrijpen? Het epistemologisch probleem
en het conceptueel probleem lijken opnieuw aan de orde te zijn, zij het dit
keer toegepast op andere dieren dan de mens.

Hoe dan ook kan je, afhankelijk van de theorie van bewustzijn die je
eropna houdt, aan dieren al dan niet bewustzijn en specifieke mentale toe-
standen toeschrijven. Maar als je een ‘excessief liberale’ opvatting hebt van
de fysische vereisten voor bewustzijn, bijvoorbeeld dat er al sprake kan zijn
van bewustzijn zodra er stofwisseling plaatsvindt, dan zal je ook bewustzijn
en mentale toestanden moeten toeschrijven aan veel primitievere vormen
van leven. De theorie die alle vormen van leven identificeert met bewust-
zijnsvormen, wordt hylemorfisme genoemd en gaat terug op Aristoteles.

HET VOORDEEL VAN DE TWIJFEL




Volgens Aristoteles bestaat alles uit twee principes: materie (hyle) en
vorm (morphe). In een concrete substantie zijn materie en vorm onlosma-
kelijk verbonden, waarbij de vorm de materie organiseert en er structuur
aan geeft. Bijlevende wezens is de ‘ziel’ de vorm. Planten hebben een vege-
tatieve ziel en dieren een sensorische ziel, en de mens heeft een rationele
ziel.*

Deze benadering inspireert sommige hedendaagse filosofen, zoals Wil-
liam Jaworski, om een lichtjes ‘geactualiseerde’ vorm van hylemorfisme
naar voren te schuiven als oplossing voor de talrijke problemen waar je in
de cognitie- en bewustzijnsfilosofie tegenaan loopt, zodra je een onder-
scheid maakt tussen mentale en fysische fenomenen.** Het gevolg is wel
dat aan alle vormen van leven een vorm van bewustzijn wordt toegeschre-
ven. '

Je kan zelfs nog verder gaan dan het hylemorfisme en aan werkelijk alles,
dus ook aan objecten, bewustzijn en mentale toestanden toeschrijven. Die
opvatting - de tegenhanger van het solipsisme, wat het metafysisch pro-
bleem betreft - heet panpsychisme. Dat panpsychisme kent een lange en
complexe geschiedenis. In de hedendaagse context is het geen specifieke
theorie van het mentale, maar veeleer een metatheorie. De redenering van
de hedendaagse panpsychist is dat elke manier om het mentale te begrij-
pen, noodzakelijkerwijs ook de manier is waarop alles - dus ook levenloze
objecten — begrepen dient te worden. Het functionalisme bijvoorbeeld
mondt volgens de hedendaagse panpsychist noodzakelijkwijs uit in wat
we panfunctionalisme zouden kunnen noemen. En hetzelfde geldt voor alle
overige theorieén van het mentale: elke theorie van het mentale is meteen
een pantheorie, een theorie van alles.™*

4.7 Andere geesten op een rijtje
Pas met de problematiek van ‘andere geesten’ lijken de uitdagingen van
het scepticisme het scherpst geformuleerd te worden. Als het direct rea-
lisme ergens onverdedigbaar lijkt, dan is het wel op het gebied van het be-
wustzijn en de mentale toestanden van anderen. Met ons eigen bewustzijn
en onze eigen mentale toestanden zijn we intiem vertrouwd; we kennen ze
‘van binnenuit’ door introspectie. Maar het bewustzijn en de mentale toe-
standen van anderen kennen we slechts ‘van buitenaf” door het verbaal of
non-verbaal gedrag van anderen. Hoe kunnen we die kloof ooit overbrug-
gen? Hoe kunnen we ooit de koppeling maken tussen wat we als geen
ander van binnenuit kennen en beleven, en wat we bij anderen hoogstens
kunnen vermoeden?

In paragraaf 4.1 hebben we drie deelproblemen onderscheiden, die we
vervolgens hebben geéxploreerd aan de hand van twee sceptische ge-
dachte-experimenten. Nuis het tijd om onze resultaten op eenrijtje te zet-

Aristoteles

\

\

* Zie Feser (2005), pp. 173-6. ‘
** Zie Jaworski (2011). [
|

|

\

**% Zie Skrbina (2005).

William Jaworski




John Stuart Mill

126

ten, hoewel we er niet omheen kunnen dat de afzonderlijke deelproblemen
en benaderingswijzen in elkaar haken en aldus samen een problematiek
vormen.

Het metafysisch probleem
Hoewel geen mens ooit in alle ernst het solipsisme heeft verdedigd, is de
cartesiaanse veronderstelling van een geisoleerd kennistheoretisch subject
- een subject dat enkel door middel van introspectie kan doordringen tot
de fundamenten van zijn kennissysteem, met name tot het bestaan en de
inhouden van het eigen bewustzijn - intrinsiek solipsistisch te noemen.

Levinas noemt die veronderstelling ‘egologisch’ en schuift de hele pro-
blematiek van ‘andere geesten’ terzijde, omdat er een direct ethisch appel
uitgaat van ‘het gelaat van de Ander’. Dat lijkt een wel erg antropocentri-
sche redenering. Maar zodra we dat antropocentrisme loslaten, dreigen we
in een ‘excessief liberalisme’ te vervallen en staan we weer helemaal op-
nieuw voor het metafysisch probleem. Geen van de benaderingen van en
oplossingen voor het epistemologisch of het conceptueel probleem is be-
slissend voor het metafysisch probleem: alle opties, met inbegrip van het
solipsisme, blijven openstaan. Dat geldt aan het andere eind van het spec-
trum ook voor het hylemorfisme en het panpsychisme.

Het epistemologisch probleem
De problematiek van ‘andere geesten’ veronderstelt dat direct realisme op
het gebied van het bewustzijn en de mentale toestanden van anderen on-
mogelijk is. Meer nog dan in het geval van metafysisch scepticisme over
de buitenwereld, lijken we aangewezen op een of andere vorm van indirect
realisme, bijvoorbeeld Mills voorstel dat we bewustzijn en mentale toe-
standen toeschrijven aan anderen door middel van analogieredeneringen.

Maar is direct realisme op het gebied van ‘andere geesten’ werkelijk on-
denkbaar en onverdedigbaar? Als er cognitieve mechanismen zijn die ons,
zonder tussenstappen, toegang geven tot het bewustzijn en de mentale toe-
standen van anderen, dan hoeven we geen sceptici ten aanzien van ‘andere
geesten’ te worden en kunnen we volstaan met fallibilisme. Fundamenteler
nog: veronderstelt het epistemologisch probleem niet stiekem dat we wel
degelijk het bewustzijn en de mentale toestanden van anderen rechtstreeks
kunnen ervaren, zij het dat we daarin niet onfeilbaar zijn? Gaat het begrip
van de ander, of van de Ander, niet vooraf aan ons zelfbegrip?

Het conceptueel probleem 7
Mills oplossing voor het epistemologisch probleem en vergelijkbare
pogingen om te komen tot indirect realisme betreffende ‘andere geesten,
leiden tot het conceptueel probleem: hoe kunnen we op de smalst mogelijk

HET VOORDEEL VAN DE TWIJFEL




basis voor inductie en abstractie, namelijk één enkel geval en dan nog een
hoogstpersoonlijk geval, begrippen zoals ‘pijn’ en ‘verlangen’ vormen die
we vervolgens kunnen gebruiken om het bewustzijn en de mentale toe-
standen van anderen te bevatten?

Volgens Wittgenstein laten we bij het formuleren van dat conceptuele
probleem ten onrechte buiten beschouwing hoe psychologische concepten
zoals ‘pijn’ en ‘verlangen’ concreet gevormd worden. Die begrippen komen
niet in isolatie tot stand; het is ondenkbaar dat we een hoogstpersoonlijk
privétaaltje zouden kunnen ontwikkelen. Psychologische concepten wor-
den veeleer gevormd in een sociale, linguistische context waarin we - zon-
der dat we daar erg in hebben, als het ware onbewust - de regels voor het
gebruik van die begrippen in samenspraak genereren en vaststellen. Dus
ook op het niveau van begripsvorming gaan de anderen in zekere zin
vooraf aan onszelf.

Het lijkt er dus sterk op dat ongebreideld scepticisme op het gebied van
‘andere geesten’ onhoudbaar is. In de woorden van de Engelse dichter John
Donne: ‘No man is anisland.” Of zoals de besproken continentale filosofen
benadrukken: de vraag naar ‘andere geesten’ kan pas geformuleerd worden
in een sociale context, aan de hand van een begrippenkader dat men deelt
met andere bewuste wezens, met personen die een vergelijkbare binnen-
wereld en belevingswereld hebben. Alleen wanneer de probleemstelling
volledig wordt opengetrokken en er ook heel andere wezens in het vizier
komen, zoals dieren en machines, lijken we nog af te moeten rekenen met
metafysische, epistemologische en conceptuele vragen die samen een

heuse sceptische problematiek vormen.




